
ISSN 1344―8366 

『古代アメリカ』 América Antigua 

第 25 号，2022 年，抜刷（pp.1-26） 

 

＜論文＞ 

 

 

「分けられない動物」たち 

―ペルー南高地形成期プカラ文化における世界観理解への示唆― 

 

佐藤吉文（南山大学／京都外国語大学） 

 

 

 

Unclassified Animals 
- Implication for Understanding Worldview and Animal Gender  

in the Formative Pucara culture, Peruvian South Highland - 
 

Yoshifumi Sato (Nanzan University/Kyoto University of Foreign Studies) 
 

 

 

古代アメリカ学会 

Sociedad Japonesa de Estudios sobre la América Antigua 

Japan Society for Studies of Ancient America 
 



1 
 

『古代アメリカ』25, 2022, pp.1-26 

 

＜論文＞ 

 

「分けられない動物」たち 

―ペルー南高地形成期プカラ文化における世界観理解への示唆― 

 

佐藤吉文 
（南山大学／京都外国語大学） 

 

【要旨】 

 本稿は、二元的ジェンダーを思考軸にセルヒオ・チャベスがティティカカ湖北のプカラ（前 500〜後 300 年）

様式土器を対象に提示した装飾規則において、それが「分けられない動物」を生成する原理を植民地期の記録に

あらわれるジェンダー・シンボリズムの視点から検討する。 

インカ文化は、ヘビに対して両義的性格を与える一方で、ネコ科動物については種によって異なる対立的な

ジェンダーを付与する。しかしプカラ文化の周辺環境では、その対立を同所的に受容する器となるモデル動物

を見出すことができるため、いずれの動物図像の両義性もインカ期のジェンダー・シンボリズムをもとに理解

し得る。 

 本来無区分な自然を把握可能にする分類体系にとって、両義的存在は世界秩序の潜在的破壊者である。逆説

的に言えば、その存在こそが分類体系を象徴する。今後のSAIS研究において、「正面向きの神」を核に体現さ

れる世界観の理解に不可欠なのはそうした存在への注視である。 

 

【キーワード】 

形成期、プカラ文化、ジェンダー・シンボリズム、ネコ科動物、ヘビ、チャウピ／タイピ 

 

【目次】 

1. 本論の目的と所在 

2. 方法論：構造主義的アプローチ 

3.ネコ科動物のジェンダー 

3-1. プーマのジェンダー 

 3-2. ジャガーのジェンダー 

4. ヘビのジェンダー 

 4-1. ヘビの動物ジェンダー 

 4-2. ヘビと二つの水 

 4-3. ヘビの動物ジェンダー再考 

5. 考察 



2 
 

6. 結論 

 

１．本論の目的と所在 
 

 ワリやティワナクが超人間的存在のシンボルとして採用した「正面向きの神」の成立過程やその時期の捉え

直しが、近年進められている。その特徴は、ペルー南部からアルゼンチン北西部までの各地で成立した諸文化間

の相互交渉を焦点化し、それぞれの地域で多様な媒体やコンテクストを通じて現れる関連図像を Southern 

Andean Iconographic Series（「南方アンデス図像共通群」。以下、SAISと略記。）として一体的に捉える点にあ

る［Isbell et al. [eds.] 2018］。とりわけ重要なのは、それぞれの地域や文化において、表現媒体の違いに従うのと

同時に、それを超えて表現される図像群の背後にある意味の構造や体系を読み取ることである。 

 前期 SAIS に分類されるティティカカ湖北のプカラ文化（前 500 年～後 300 年）において、精製土器は SAIS

に付与された文化的意味のひとつを可視化している。それは、「ネコ科動物－男性（Feline-Man）」と「ラクダ

科動物－女性（Camelid-Woman）」（のちに「アルパカを伴う女性（Woman with Alpaca）」に改称）という二つ

の超人間的図像を中核としたジェンダー思考軸に沿った双分的世界観である（図1）［Chávez 1992, 2002］。セ

ルヒオ・チャベス（Sergio Chávez）は、プカラ様式の精製土器に表されるあらゆる具象的図像や幾何学的図像が

上記の図像に関連づけられることを示すことで、双分的世界観が土器の装飾規則の根底にあると主張した

［Chávez 1992, 2002］。 

 彼の議論は、その一方で、実際の装飾実践上の奇妙な例外事項をひとつ明らかにした。それは、ジェンダーを

思考軸とした装飾規則が 2 つの動物図像には当てはまらず、いずれのジェンダーとも関連づけられてしまう点

である。その動物図像が「ネコ科動物」と「ヘビ」である（図 2、3）。特にネコ科動物の図像では、女性と男

性それぞれの範疇に属するネコ科動物の特徴をひとつの図像に混在させた「両性的」図像さえ存在する（図2－

下）［Chávez 1992, 2002］。 

 こうした、いわば「分けられない動物」はなぜ生成されてしまうのであろうか。それはこの装飾規則そのもの

が無効であることの証左なのだろうか。チャベスは、上記のような「両性的」図像が生成されるプロセスを規則

からの「逸脱」と位置づけ、一方のジェンダーと結びつく図像を表現する際に作り手自身が自由裁量のもとでも

う一方のジェンダーと関わる要素を「借用」した結果として説明するに留めた［Chávez 1992:473］。しかし、「借

用」として提示するには、規則による十分な説明が成り立たないことを検討する必要がある。また、先スペイン

期アンデスの図像表現が宗教的イデオロギーを伝達する重要な手段であった可能性を考慮すると［Alva and 

Donnan 1993; Baitzel and 

Trigo Rodríguez 2019; 

Cordy-Collins 2001］、原

初的国家とも解釈され

る発展段階にあったプ

カラにおいても精製土

器の製作は少なからず

管理された可能性があ

る。装飾段階での「逸脱」

が完全に製作者個人の

図１ プカラの精製土器を飾る「ネコ科動物－男性」と「アルパカを伴う女

性」（Chávez 1992 fig.143および204をもとに筆者作図）。 

3 
 

自由裁量に委ねられたとは考えにくい。仮

に「借用」が成立したとすれば、その逸脱

を許容する何らかの原理が、むしろジェン

ダー規則に沿ったかたちで確保されてい

たと考えるべきである。では、それはどの

ようなメカニズムなのだろうか。 

 本論の目的は、この問題を動物に付与さ

れたジェンダーの視点から検討すること

にある。植民地期初期の記録が示すよう

に、接触期のアンデスではジェンダーを人

間身体の境界を超えて非人間に適用した

［ Bocanegra 1631:133, pregnta74, 75; 

Calancha 1639:371; Gonzales Holguín 1608; 

Murúa 1590, Lib.2, Cap.27; Salomon and 

Urioste 1991; Santa Cruz Pachacuti Yamqui 

1992[1616]また、後述の 3-2.１を参照され

たい］。そこには動物も含まれる。では、

「分けられない動物」のジェンダーとは如

何なるものだろうか。本稿は、本来不可視

である動物のジェンダーを植民地期初期

の記録資料をもとに検討することで、プカ

ラ時代の「分けられない動物」たちが成立する思考の道筋を提示する。そのうえで、それらの動物たちが、プカ

ラ文化の土器図像群に可視化された双分的世界観を成立さ

せる不可欠な要素であったことを指摘する。 

 

２．方法論：構造主義的アプローチ 
 

 非文字社会であった先スペイン期アンデスの図像資料を

解釈するうえで、接触期以降に文字に残された先住民、とり

わけインカの文化や社会に関する記録は貴重な参照枠であ

る。しかし1990 年代になると、文化人類学や民族誌学が文

化の可変性を軽視してきたことを自省したことをうけて、同

一地域の史料や民族誌に依拠して考古学的図像資料の理解

を試みる歴史的類推法を安易に用いることはしばしば強い

批判にさらされた［e.g. Fernandez 1998］。だが変化の局面を

注視するあまり、歴史的継承性という問題系を忌避するこ

とは、アンデス先住民社会の理解を偏ったものにしかねな

い［大平 2017］。 

図2 ネコ科動物。上は女性的範疇、中央は男性的範疇と関連

するもの。下は女性的範疇に関わる要素と男性的範疇に関わ

る要素をともに備える「借用」表現（Chávez 1992 fig.354、

401、430をもとに筆者作図）。 

図3 ヘビ。「ネコヘビ」として表現され

る。上は2類（耳あり）、下は４類（耳、頭

飾りあり）の表現（Chávez 1992 fig.304お
よび316をもとに筆者作図）。 



2 
 

6. 結論 

 

１．本論の目的と所在 
 

 ワリやティワナクが超人間的存在のシンボルとして採用した「正面向きの神」の成立過程やその時期の捉え

直しが、近年進められている。その特徴は、ペルー南部からアルゼンチン北西部までの各地で成立した諸文化間

の相互交渉を焦点化し、それぞれの地域で多様な媒体やコンテクストを通じて現れる関連図像を Southern 

Andean Iconographic Series（「南方アンデス図像共通群」。以下、SAISと略記。）として一体的に捉える点にあ

る［Isbell et al. [eds.] 2018］。とりわけ重要なのは、それぞれの地域や文化において、表現媒体の違いに従うのと

同時に、それを超えて表現される図像群の背後にある意味の構造や体系を読み取ることである。 

 前期 SAIS に分類されるティティカカ湖北のプカラ文化（前 500 年～後 300 年）において、精製土器は SAIS

に付与された文化的意味のひとつを可視化している。それは、「ネコ科動物－男性（Feline-Man）」と「ラクダ

科動物－女性（Camelid-Woman）」（のちに「アルパカを伴う女性（Woman with Alpaca）」に改称）という二つ

の超人間的図像を中核としたジェンダー思考軸に沿った双分的世界観である（図1）［Chávez 1992, 2002］。セ

ルヒオ・チャベス（Sergio Chávez）は、プカラ様式の精製土器に表されるあらゆる具象的図像や幾何学的図像が

上記の図像に関連づけられることを示すことで、双分的世界観が土器の装飾規則の根底にあると主張した

［Chávez 1992, 2002］。 

 彼の議論は、その一方で、実際の装飾実践上の奇妙な例外事項をひとつ明らかにした。それは、ジェンダーを

思考軸とした装飾規則が 2 つの動物図像には当てはまらず、いずれのジェンダーとも関連づけられてしまう点

である。その動物図像が「ネコ科動物」と「ヘビ」である（図 2、3）。特にネコ科動物の図像では、女性と男

性それぞれの範疇に属するネコ科動物の特徴をひとつの図像に混在させた「両性的」図像さえ存在する（図2－

下）［Chávez 1992, 2002］。 

 こうした、いわば「分けられない動物」はなぜ生成されてしまうのであろうか。それはこの装飾規則そのもの

が無効であることの証左なのだろうか。チャベスは、上記のような「両性的」図像が生成されるプロセスを規則

からの「逸脱」と位置づけ、一方のジェンダーと結びつく図像を表現する際に作り手自身が自由裁量のもとでも

う一方のジェンダーと関わる要素を「借用」した結果として説明するに留めた［Chávez 1992:473］。しかし、「借

用」として提示するには、規則による十分な説明が成り立たないことを検討する必要がある。また、先スペイン

期アンデスの図像表現が宗教的イデオロギーを伝達する重要な手段であった可能性を考慮すると［Alva and 

Donnan 1993; Baitzel and 

Trigo Rodríguez 2019; 

Cordy-Collins 2001］、原

初的国家とも解釈され

る発展段階にあったプ

カラにおいても精製土

器の製作は少なからず

管理された可能性があ

る。装飾段階での「逸脱」

が完全に製作者個人の

図１ プカラの精製土器を飾る「ネコ科動物－男性」と「アルパカを伴う女

性」（Chávez 1992 fig.143および204をもとに筆者作図）。 

3 
 

自由裁量に委ねられたとは考えにくい。仮

に「借用」が成立したとすれば、その逸脱

を許容する何らかの原理が、むしろジェン

ダー規則に沿ったかたちで確保されてい

たと考えるべきである。では、それはどの

ようなメカニズムなのだろうか。 

 本論の目的は、この問題を動物に付与さ

れたジェンダーの視点から検討すること

にある。植民地期初期の記録が示すよう

に、接触期のアンデスではジェンダーを人

間身体の境界を超えて非人間に適用した

［ Bocanegra 1631:133, pregnta74, 75; 

Calancha 1639:371; Gonzales Holguín 1608; 

Murúa 1590, Lib.2, Cap.27; Salomon and 

Urioste 1991; Santa Cruz Pachacuti Yamqui 

1992[1616]また、後述の 3-2.１を参照され

たい］。そこには動物も含まれる。では、

「分けられない動物」のジェンダーとは如

何なるものだろうか。本稿は、本来不可視

である動物のジェンダーを植民地期初期

の記録資料をもとに検討することで、プカ

ラ時代の「分けられない動物」たちが成立する思考の道筋を提示する。そのうえで、それらの動物たちが、プカ

ラ文化の土器図像群に可視化された双分的世界観を成立さ

せる不可欠な要素であったことを指摘する。 

 

２．方法論：構造主義的アプローチ 
 

 非文字社会であった先スペイン期アンデスの図像資料を

解釈するうえで、接触期以降に文字に残された先住民、とり

わけインカの文化や社会に関する記録は貴重な参照枠であ

る。しかし1990 年代になると、文化人類学や民族誌学が文

化の可変性を軽視してきたことを自省したことをうけて、同

一地域の史料や民族誌に依拠して考古学的図像資料の理解

を試みる歴史的類推法を安易に用いることはしばしば強い

批判にさらされた［e.g. Fernandez 1998］。だが変化の局面を

注視するあまり、歴史的継承性という問題系を忌避するこ

とは、アンデス先住民社会の理解を偏ったものにしかねな

い［大平 2017］。 

図2 ネコ科動物。上は女性的範疇、中央は男性的範疇と関連

するもの。下は女性的範疇に関わる要素と男性的範疇に関わ

る要素をともに備える「借用」表現（Chávez 1992 fig.354、

401、430をもとに筆者作図）。 

図3 ヘビ。「ネコヘビ」として表現され

る。上は2類（耳あり）、下は４類（耳、頭

飾りあり）の表現（Chávez 1992 fig.304お
よび316をもとに筆者作図）。 



4 
 

 文化の継承という現象は 2 つの位相で生じる。ひとつは人間の意識下において生じる現象であり、ペルー中

部高地のワロチリで17世紀に書かれたワロチリ手稿本に示されたチュキ・スソという神の観念や蠅をめぐる観

念が今も継承されているという報告に現れている［大平 2017:7-9］。だが本稿において重要なのは、もうひとつ

の継承、つまり人間の意識とは全く別の実態［レヴィ＝ストロース 1972:136］として無意識下において生じる

現象である。たとえば、ワロチリ手稿本第２章に記録されたクニヤラ（Cuni Raya Vira Cocha）神とカウィリャカ

（Caui Llaca）、パチャカマ神の妻であるウルパイ・ワチャック（Urpay Huachac）とその娘たちが登場する神話

の構造は、『裸の人（神話論理 IV）』においてレヴィ＝ストロース（Lévi-Strauss）が言及する北米太平洋岸諸

民族のあいだに伝わる「サケの解放」神話と同一であり、インセストをめぐる一部のコードを変換した「ただ一

つの神話」［レヴィ＝ストロース 2008; 2010］と捉えることができる（註1）。ふたつの神話（群）のあいだには、

時間的にも空間的にも大きなへだたりがあるが、それぞれの土地の自然環境や歴史的過程のちがいを踏まえな

がらも、驚くほど似通った内容を神話自身が考えているのである［レヴィ＝ストロース2006:20］。 

 以下では、このような構造主義的立場から時間的、空間的隔たりという分析上の問題を克服したうえで、イン

カの神話文化と儀礼を中心に動物のジェンダー・シンボリズムを抽出して、その結果をプカラ文化の「分けられ

ない動物」の検討にあてることにする。 
 
３．ネコ科動物のジェンダー 
 

 高地にせよ低地にせよ、アメリカス各地の先住民文化においてネコ科動物は単なる野生動物ではない。これ

まで数多くの研究が指摘してきたように、それらは象徴的な意味を付与された「考えるに適した」存在であった

［レヴィ＝ストロース 2000[1962]］。先スペイン期から現代に至るまで、アンデス先住民が特に注意を払い続

けてきたネコ科動物は、ピューマ（Puma concolor）とジャガー（Panthera onca）という二種である。 

 ヒョウ属のジャガーは南米最大のネコ科動物で、メキシコ及びグアテマラからアルゼンチン北部に至る広い

地域に分布する。黄褐色系統の多様な色の体毛を地として、中央に小さい斑点のある黒い大きな斑紋やロゼッ

ト紋に覆われ、下肢や腹部にも黒一色の大きな斑点、肩、頭、顔にも同様に小さな斑点が見られる。多様な森林

環境、林地に適応し、亜熱帯と熱帯では、密生低木林や季節性浸潤サバンナのほか、乾燥林、湿潤地帯、密生低

木林、樹木性草原、マングローブ湿地にも棲息している。高地にも暮らすが、高木限界である 2700m 以上では

報告例がない［ハンター 2018］。 

 一方、大きさにおいてジャガーに次ぐピューマ属のピューマは単色（淡黄褐色～濃褐色）の体毛に覆われた体

躯が特徴的である。幼獣は暗褐色の斑紋に覆われているが、成長とともに薄くなり見えなくなる。カナダのブリ

ティッシュ・コロンビア州とユーコン準州の州境からチリ・マゼラン海峡にまで広く分布しており、温帯、亜熱

帯、熱帯の極めて多様な気候下にある、森林から林地、低木地、湿性・乾性の草原やサバンナに至るまで、また

アンデス地域では標高5800mまで多彩な植生環境に棲息する［ハンター 2018］。 

 では、それぞれの動物ジェンダーとはどのようなものだったのだろうか。以下では、主に植民地期初期の記録

資料に依拠して、１）プーマ、２）ジャガーの順にそれを検討してみたい。 

 

3-1．プーマのジェンダー 
3-1. 1）変身とプーマ 
 プーマという野生動物のジェンダーを理解するにあたって、まずはインカ時代の、とりわけ国家が主催した

5 
 

儀礼に目を向けて、その象徴的側面からこの問題を検討してみよう。 

 たとえそれが唯一の手段ではなかったとしても、アンデスの広大な領域に政治的支配を及ぼしたインカ帝国

にとって、その政治的影響力を維持・拡大するための現実的手段、つまり軍事力を確保し、それを統制すること

は決定的な意味を持っていた。インカの軍隊が圧倒的多数の非インカ系民族集団から供出された戦士団の混成

部隊であったとしても、その中枢や指揮系統において、インカ族の戦士は重要な存在であった。 

 インカ貴族の成人男性にまず求められたのは、戦士としての社会的役割であった。その自覚を強く促すうえ

で決定的な役割を果たしたのが成年式である。インカ貴族のあいだで成年式が行われたのは、毎年11月から12

月にかけてのひと月である。カパック・ライミ（Capac raymi）とも呼ばれるこのひと月に、12～15歳のインカ

貴族の青年子弟は、政務で地方に暮らす家族や親族とともにあるのでないかぎり、クスコで成年式を迎えた。イ

ンカ族が執り行った祭礼について記した植民地期の記録には、成年式に限らず、さまざまな動物供儀（例えば、

100頭のリャマを供儀したウマ・ライミについては、Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]を参照）が捧げられたこと

が記されているが、カパック・ライミの祭礼には、そうした供儀動物とは別に、野生動物であるプーマが登場す

る。成年式を「社会化」という人間の「馴化」であるとするならば、「野生」である動物がそこに現れるのは些

か逆説的である。プーマは、どのような局面にどのようなかたちで現れるのか。この問題を検討することで、イ

ンカの時代にプーマという動物に付与されたジェンダーを示したい。 

 

カパック・ライミ 

 ひと月を費やすカパック・ライミの祭礼は、インカ貴族の青年子弟たちの成年式にはじまり、王ならびに神殿

に割り当てられた家畜の繁殖儀礼を経て、太陽の成熟を祝う儀礼で締め括られる。そのなかで、成年式には最初

の半月が費やされる。 

 成年式は、大きく分けて、クスコ近郊の三箇所のワカ（huaca）（註2）での供儀と祈念、六日間に及ぶクスコで

の盛大な供儀と饗宴、そして最終儀礼である耳朶穿孔（註 3）からなる。上記のワカ巡礼のおり、貴族の青年子弟

たちは成人としての心構えを説かれ、その証となる品々－投石具、下穿き、耳飾り－をワカに仕える神官から与

えられたが、それとともに彼らはアナワルケ（Anaguarque）山のワカ参詣の際に行われた駆け競べで一人前の大

人として自分の力量を誇示することも求められた［Molina 1989[1575]:98-110］。 

 若者たちは、当月21 日目にサクサイワマン（Sacsayhuamán）の裏手にあるカリスプキオ（Calixpuquio）とい

う泉で沐浴と衣の交換を済ませたあと、翌日の耳朶穿孔をもって全てのイニシエーションを終えて、晴れて成

人する。その前日には、カパック・ライミで行われる全ての祭礼の締めくくりとして、「若い太陽（Huayna 

Punchao）」像を「太陽の家（Puquin）」に連れて行き、太陽、月、雷とインカ、それに臣民全体の繁栄を供儀

とともに記念したのちに再び元の場所へ戻す儀礼が営まれた。その「家」は、当地での夏至にあたる12月至の

日の出を観察する場所である［Zuidema 1982:65］。夏至を徐々に力を増していく若い太陽が迎える壮年期への節

目と捉えれば、その日の出を観察する場所に連れて行く儀礼には太陽のイニシエーションという意味が付与さ

れていたと考えることができる。カパック・ライミはインカ族の新成人と太陽の成熟を祝う儀礼なのである。 

 

プーマと成年式 

 フアン・デ・サンタ・クルス・パチャクティ・ヤムキ（Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui、以下、パチャクテ

ィ・ヤムキと略記）によれば、初代マンコ・カパック（Manco Capac）によって定められたこの成年儀礼におい

て、ワナカウリ山での駆け競べとその褒賞としての下穿き授与や序列に応じた衣の授与のあと、若者たちは成



4 
 

 文化の継承という現象は 2 つの位相で生じる。ひとつは人間の意識下において生じる現象であり、ペルー中

部高地のワロチリで17世紀に書かれたワロチリ手稿本に示されたチュキ・スソという神の観念や蠅をめぐる観

念が今も継承されているという報告に現れている［大平 2017:7-9］。だが本稿において重要なのは、もうひとつ

の継承、つまり人間の意識とは全く別の実態［レヴィ＝ストロース 1972:136］として無意識下において生じる

現象である。たとえば、ワロチリ手稿本第２章に記録されたクニヤラ（Cuni Raya Vira Cocha）神とカウィリャカ

（Caui Llaca）、パチャカマ神の妻であるウルパイ・ワチャック（Urpay Huachac）とその娘たちが登場する神話

の構造は、『裸の人（神話論理 IV）』においてレヴィ＝ストロース（Lévi-Strauss）が言及する北米太平洋岸諸

民族のあいだに伝わる「サケの解放」神話と同一であり、インセストをめぐる一部のコードを変換した「ただ一

つの神話」［レヴィ＝ストロース 2008; 2010］と捉えることができる（註1）。ふたつの神話（群）のあいだには、

時間的にも空間的にも大きなへだたりがあるが、それぞれの土地の自然環境や歴史的過程のちがいを踏まえな

がらも、驚くほど似通った内容を神話自身が考えているのである［レヴィ＝ストロース2006:20］。 

 以下では、このような構造主義的立場から時間的、空間的隔たりという分析上の問題を克服したうえで、イン

カの神話文化と儀礼を中心に動物のジェンダー・シンボリズムを抽出して、その結果をプカラ文化の「分けられ

ない動物」の検討にあてることにする。 
 
３．ネコ科動物のジェンダー 
 

 高地にせよ低地にせよ、アメリカス各地の先住民文化においてネコ科動物は単なる野生動物ではない。これ

まで数多くの研究が指摘してきたように、それらは象徴的な意味を付与された「考えるに適した」存在であった

［レヴィ＝ストロース 2000[1962]］。先スペイン期から現代に至るまで、アンデス先住民が特に注意を払い続

けてきたネコ科動物は、ピューマ（Puma concolor）とジャガー（Panthera onca）という二種である。 

 ヒョウ属のジャガーは南米最大のネコ科動物で、メキシコ及びグアテマラからアルゼンチン北部に至る広い

地域に分布する。黄褐色系統の多様な色の体毛を地として、中央に小さい斑点のある黒い大きな斑紋やロゼッ

ト紋に覆われ、下肢や腹部にも黒一色の大きな斑点、肩、頭、顔にも同様に小さな斑点が見られる。多様な森林

環境、林地に適応し、亜熱帯と熱帯では、密生低木林や季節性浸潤サバンナのほか、乾燥林、湿潤地帯、密生低

木林、樹木性草原、マングローブ湿地にも棲息している。高地にも暮らすが、高木限界である 2700m 以上では

報告例がない［ハンター 2018］。 

 一方、大きさにおいてジャガーに次ぐピューマ属のピューマは単色（淡黄褐色～濃褐色）の体毛に覆われた体

躯が特徴的である。幼獣は暗褐色の斑紋に覆われているが、成長とともに薄くなり見えなくなる。カナダのブリ

ティッシュ・コロンビア州とユーコン準州の州境からチリ・マゼラン海峡にまで広く分布しており、温帯、亜熱

帯、熱帯の極めて多様な気候下にある、森林から林地、低木地、湿性・乾性の草原やサバンナに至るまで、また

アンデス地域では標高5800mまで多彩な植生環境に棲息する［ハンター 2018］。 

 では、それぞれの動物ジェンダーとはどのようなものだったのだろうか。以下では、主に植民地期初期の記録

資料に依拠して、１）プーマ、２）ジャガーの順にそれを検討してみたい。 

 

3-1．プーマのジェンダー 
3-1. 1）変身とプーマ 
 プーマという野生動物のジェンダーを理解するにあたって、まずはインカ時代の、とりわけ国家が主催した

5 
 

儀礼に目を向けて、その象徴的側面からこの問題を検討してみよう。 

 たとえそれが唯一の手段ではなかったとしても、アンデスの広大な領域に政治的支配を及ぼしたインカ帝国

にとって、その政治的影響力を維持・拡大するための現実的手段、つまり軍事力を確保し、それを統制すること

は決定的な意味を持っていた。インカの軍隊が圧倒的多数の非インカ系民族集団から供出された戦士団の混成

部隊であったとしても、その中枢や指揮系統において、インカ族の戦士は重要な存在であった。 

 インカ貴族の成人男性にまず求められたのは、戦士としての社会的役割であった。その自覚を強く促すうえ

で決定的な役割を果たしたのが成年式である。インカ貴族のあいだで成年式が行われたのは、毎年11月から12

月にかけてのひと月である。カパック・ライミ（Capac raymi）とも呼ばれるこのひと月に、12～15歳のインカ

貴族の青年子弟は、政務で地方に暮らす家族や親族とともにあるのでないかぎり、クスコで成年式を迎えた。イ

ンカ族が執り行った祭礼について記した植民地期の記録には、成年式に限らず、さまざまな動物供儀（例えば、

100頭のリャマを供儀したウマ・ライミについては、Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]を参照）が捧げられたこと

が記されているが、カパック・ライミの祭礼には、そうした供儀動物とは別に、野生動物であるプーマが登場す

る。成年式を「社会化」という人間の「馴化」であるとするならば、「野生」である動物がそこに現れるのは些

か逆説的である。プーマは、どのような局面にどのようなかたちで現れるのか。この問題を検討することで、イ

ンカの時代にプーマという動物に付与されたジェンダーを示したい。 

 

カパック・ライミ 

 ひと月を費やすカパック・ライミの祭礼は、インカ貴族の青年子弟たちの成年式にはじまり、王ならびに神殿

に割り当てられた家畜の繁殖儀礼を経て、太陽の成熟を祝う儀礼で締め括られる。そのなかで、成年式には最初

の半月が費やされる。 

 成年式は、大きく分けて、クスコ近郊の三箇所のワカ（huaca）（註2）での供儀と祈念、六日間に及ぶクスコで

の盛大な供儀と饗宴、そして最終儀礼である耳朶穿孔（註 3）からなる。上記のワカ巡礼のおり、貴族の青年子弟

たちは成人としての心構えを説かれ、その証となる品々－投石具、下穿き、耳飾り－をワカに仕える神官から与

えられたが、それとともに彼らはアナワルケ（Anaguarque）山のワカ参詣の際に行われた駆け競べで一人前の大

人として自分の力量を誇示することも求められた［Molina 1989[1575]:98-110］。 

 若者たちは、当月21 日目にサクサイワマン（Sacsayhuamán）の裏手にあるカリスプキオ（Calixpuquio）とい

う泉で沐浴と衣の交換を済ませたあと、翌日の耳朶穿孔をもって全てのイニシエーションを終えて、晴れて成

人する。その前日には、カパック・ライミで行われる全ての祭礼の締めくくりとして、「若い太陽（Huayna 

Punchao）」像を「太陽の家（Puquin）」に連れて行き、太陽、月、雷とインカ、それに臣民全体の繁栄を供儀

とともに記念したのちに再び元の場所へ戻す儀礼が営まれた。その「家」は、当地での夏至にあたる12月至の

日の出を観察する場所である［Zuidema 1982:65］。夏至を徐々に力を増していく若い太陽が迎える壮年期への節

目と捉えれば、その日の出を観察する場所に連れて行く儀礼には太陽のイニシエーションという意味が付与さ

れていたと考えることができる。カパック・ライミはインカ族の新成人と太陽の成熟を祝う儀礼なのである。 

 

プーマと成年式 

 フアン・デ・サンタ・クルス・パチャクティ・ヤムキ（Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui、以下、パチャクテ

ィ・ヤムキと略記）によれば、初代マンコ・カパック（Manco Capac）によって定められたこの成年儀礼におい

て、ワナカウリ山での駆け競べとその褒賞としての下穿き授与や序列に応じた衣の授与のあと、若者たちは成



6 
 

人男性たちと同席して初めて「一人前の男」を名乗った［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:194］。 

 プーマはその重要な場面に登場する。ベルナベ・コボ（Bernabe Cobo）の記述によれば、カパック・ライミの

成年式におけるこの同席の具体的場面にプーマが関わるのである［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］。ヤウィ

ラ（Yauira）山のワカ参詣を終えクスコに帰還した若者たちは、創造主、太陽、月、雷を表した偶像や祖先のミ

イラへの拝礼のあと、アウカイパタ（Haucaypata）広場で供儀と饗宴に臨んだ。このとき、クスコで新たに成人

を迎えたインカ貴族の若者は、初めて自らの帰属する最大単位の社会集団区分、すなわちハナン（hanan:上）と

ウリン（hurin:下）に別れて着座した。六日に及んだと伝わるこの若者同席の場面では［Molina 1989[1575]:78］、

創造主や太陽、月、雷、そしてインカや新成人のために催される供儀に先立って、毎日踊りが披露された。その

際に、白と赤の房飾りをつけた長衣（pucacaychoanco）に身を包んだ太鼓奏者たる大人たちが、第9代の王イン

カ・ユパンキ（Inca Yupanqui）が始めたと伝わるコヨ（coyo）の踊りを日に二度、ついでワリナ（huallina）の踊

りを日に一度叩く。その際に長衣の上から着込んだのが、頭部を残したプーマの全身毛皮（hillacunya chuquicunya）

であった［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］（註4）（註5）  

 カパック・ライミの祭礼において、唯一、新成人が「一人前を名乗る」ことを許されたこの局面においてのみ、

太鼓の演奏とプーマの毛皮が登場することは極めて印象的である。なぜなら、成年式の他の場面でも、幾度とな

くワリ（guari）と呼ばれる踊りが披露されるものの、モリナは、それぞれ場面において特別な衣装を纏い、楽器

が伴奏されたと記載していないからである。つまり、若者が他の男たちと同席して「一人前」と認められるとい

う、いわば「変身」の文脈においてこそ、そして、若者の新規参入を認める成人男性の側にあってこそ、プーマ

の毛皮は象徴的な意味を発揮するということになる。では、その象徴的な意味とは何か。この問題を次に検討し

てみよう。 

 

3-1. 2）父性とプーマ 
 モリナが残したインカ・ユパンキに纏わる記述にもプーマが現れる箇所がある。それは、即位前、離宮に暮ら

す父王ビラコチャ・インカ（Viracocha Inca）のもとを訪れんとする道中にあったインカ・ユパンキが、ある不可

思議な人物と遭遇する神話的逸話においてである。ススルプキオ（Susurpuqui）と呼ばれる泉のなかに落ちた一

片の水晶の中に、かれは、「後頭部から上方へととても眩い三筋の光が陽光のように（それぞれ？）放たれ、腕

の付け根にはヘビが巻きつき」、頭に「インカのようにリャイトゥ（llayto:頭につける飾りひも）をつけ、耳に

は穴が開けられて、その中に…耳飾りを嵌め」た人物の姿を認めた。この時、その人物とともに水晶に映し出さ

れたのが二頭のプーマである。そのうちの一頭はその人物の両脚のあいだを通って頭を覗かせ、もう一頭は、背

中からその両腕でこの人物の両肩をだきしめていた［Molina 1989[1575]:60-61］（註6）。 

 しかしこの場面で重要なのは、この人物とプーマの異様な出立ちではない。むしろ、「畏れ敬い、汝らの犠牲

のたびに我を思い出すようはなはだ配慮せよ」と告げたあとに水晶の鏡を残して消えるこの人物が、自らを「汝

らの父なる太陽（el sol vuestro padre）」と称しているばかりか、子としてのパチャクティに征服事業への期待を

表しているという点である。 

 インカの成年貴族男子にとって、戦士という役割は社会的に極めて重要な意味を持ったことは前述のとおり

である。その事実は、新成人として認められるべく毎年インカ貴族の子弟たちを対象に行われるカパック・ライ

ミ儀礼が、下穿きの授与や耳垂穿孔とともに、盾、投石器、棍棒という武具の象徴的な授与を含んでいた点にも

認めることができる。王権というコンテクストにおいて、王の即位前の社会的位置づけは、親族集団であるアイ

ユ参入を前にした未成年の社会的位置づけと相似にある。とすれば、その場面で戦勝を強く期待する（「多くの

7 
 

民を従わせなければなければならない」）父なる太陽は、カパック・ライミにおいて武具を授与して青年子弟を

新たに成人社会へ引き入れる集合的な父に見立てることができるだろう。成年式でも、まさに新成人が「一人前

を名乗る」ことを初めて許された場面で、特別な踊りを太鼓伴奏で鼓舞する大人が纏っていたのが、プーマの全

身毛皮であった。 

 いずれの場面でも、「社会的な父」となる（を名乗る）人物がプーマと関連づけられている。とすれば、父−

太陽−プーマの間に連関を認めて、父性の象徴としての役割、そして、未成年を社会的成員へと変身させる補助

者の役割を、プーマにまで敷衍して適用することができる。 

 

3-1. 3）男性性とプーマ 
 女性も戦地に赴いたとはいえ［ピサロ 1984:273］、インカ社会において、戦士として戦場に赴くことは重要

な成人男性のジェンダー役割であった。このことは、男女のジェンダー役割を視覚的に表現したフェリペ・ワマ

ン・ポマ・デ・アヤラ（Felipe Guaman Poma de Ayala）の『新しき記録とよき統治』の挿絵によく表れている［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 194[196]］。とすれば、登極前のインカ・ユパンキが迫り来る宿敵チャンカ族を前にし

て、クスコ周辺諸民族を統合してこれを迎え撃たんとする際に、「かの動物の如く強くあらねばならないことを

それとなく示すために、その頂きをライオン（訳者註：プーマ）の皮で覆われたいくさ石の据えられた広場に出

て行った」ことは極めて象徴的である［Cieza de León 2005[1553]:Segunda Parte, Cap. XLV］。この場面において、

“いくさ石”を飾り、戦場における勇猛さを象徴したプーマは、男性性と強く結びついていると言ってよいだろ

う。 

 しかし、男性性は婚姻を通じて最も強く発揮される。そして、17 世紀初頭の偶像崇拝根絶運動の最中にリマ

東方の中部山地において製作されたとされるワロチリ手稿本に記されたひとつの神話的物語にプーマ皮が象徴

的に登場することで、男性性を引き受けるジェンダー表象としてのプーマ理解がインカの王権神話を離れたと

ころでも成立しうることを確認することができる。それは、裕福な男の娘との婚姻を目論む男がパリア・カカ神

の助言を得て、課される数々の難題を克服する物語で［Salomon and Urioste 1991 Chapter 5, 64］、主人公の社会

的ステータスが婚姻を経て変化する場面であるという意味で、インカ貴族の青年子弟がカパック・ライミの儀

礼の中で競走を含むさまざまな儀礼を通過して、成人男性として認められる場面と同一である。そこでは、難題

に挑む主人公自身が赤いプーマ皮を纏い踊る
、、、、、、、、、、、、、、、、、

。 

 前項に示したカパック・ライミでは、コヨ（ワロチリ手稿本では「Cayo」と記述されている）踊りで太鼓を扱
、、、、

う男性奏者がプーマ皮を纏い
、、、、、、、、、、、、、

、その演奏に合わせて踊る演者が赤い衣服を身に纏う
、、、、、、、、、、、、

。それと対比すると、両者に

認められるこのプーマ皮の位置づけの違いは、神話の構造分析上、重要な意味を帯びてくる。というのも、社会

の成員として友好的に迎えられ、武具の授与をへてこれから男性性を発揮することを求められているインカ青

年貴族子弟に対して、結婚相手である娘からその貧しさゆえに受け入れを拒まれているワロチリ神話の主人公

は、男性性を発揮する社会関係を断たれているからである。彼を既婚の成人男性として迎えるべき側に赤い衣

やプーマ皮を纏った友好的な人間を求められない彼は、自身で「赤いプーマ皮」を纏って踊り競い合わねばなら

ない競争者になることでしか、男性性を発揮する将来を獲得し得ない。つまり神話の論理そのものが、この違い

をうみだしているのである。重要なのは、ワロチリ神話のこの場面では、武具の授受は描かれない点である。プ

ーマは、戦士としての役割とは別に、男性性そのものを象徴していることになる。 

 

 



6 
 

人男性たちと同席して初めて「一人前の男」を名乗った［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:194］。 

 プーマはその重要な場面に登場する。ベルナベ・コボ（Bernabe Cobo）の記述によれば、カパック・ライミの

成年式におけるこの同席の具体的場面にプーマが関わるのである［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］。ヤウィ

ラ（Yauira）山のワカ参詣を終えクスコに帰還した若者たちは、創造主、太陽、月、雷を表した偶像や祖先のミ

イラへの拝礼のあと、アウカイパタ（Haucaypata）広場で供儀と饗宴に臨んだ。このとき、クスコで新たに成人

を迎えたインカ貴族の若者は、初めて自らの帰属する最大単位の社会集団区分、すなわちハナン（hanan:上）と

ウリン（hurin:下）に別れて着座した。六日に及んだと伝わるこの若者同席の場面では［Molina 1989[1575]:78］、

創造主や太陽、月、雷、そしてインカや新成人のために催される供儀に先立って、毎日踊りが披露された。その

際に、白と赤の房飾りをつけた長衣（pucacaychoanco）に身を包んだ太鼓奏者たる大人たちが、第9代の王イン

カ・ユパンキ（Inca Yupanqui）が始めたと伝わるコヨ（coyo）の踊りを日に二度、ついでワリナ（huallina）の踊

りを日に一度叩く。その際に長衣の上から着込んだのが、頭部を残したプーマの全身毛皮（hillacunya chuquicunya）

であった［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］（註4）（註5）  

 カパック・ライミの祭礼において、唯一、新成人が「一人前を名乗る」ことを許されたこの局面においてのみ、

太鼓の演奏とプーマの毛皮が登場することは極めて印象的である。なぜなら、成年式の他の場面でも、幾度とな

くワリ（guari）と呼ばれる踊りが披露されるものの、モリナは、それぞれ場面において特別な衣装を纏い、楽器

が伴奏されたと記載していないからである。つまり、若者が他の男たちと同席して「一人前」と認められるとい

う、いわば「変身」の文脈においてこそ、そして、若者の新規参入を認める成人男性の側にあってこそ、プーマ

の毛皮は象徴的な意味を発揮するということになる。では、その象徴的な意味とは何か。この問題を次に検討し

てみよう。 

 

3-1. 2）父性とプーマ 
 モリナが残したインカ・ユパンキに纏わる記述にもプーマが現れる箇所がある。それは、即位前、離宮に暮ら

す父王ビラコチャ・インカ（Viracocha Inca）のもとを訪れんとする道中にあったインカ・ユパンキが、ある不可

思議な人物と遭遇する神話的逸話においてである。ススルプキオ（Susurpuqui）と呼ばれる泉のなかに落ちた一

片の水晶の中に、かれは、「後頭部から上方へととても眩い三筋の光が陽光のように（それぞれ？）放たれ、腕

の付け根にはヘビが巻きつき」、頭に「インカのようにリャイトゥ（llayto:頭につける飾りひも）をつけ、耳に

は穴が開けられて、その中に…耳飾りを嵌め」た人物の姿を認めた。この時、その人物とともに水晶に映し出さ

れたのが二頭のプーマである。そのうちの一頭はその人物の両脚のあいだを通って頭を覗かせ、もう一頭は、背

中からその両腕でこの人物の両肩をだきしめていた［Molina 1989[1575]:60-61］（註6）。 

 しかしこの場面で重要なのは、この人物とプーマの異様な出立ちではない。むしろ、「畏れ敬い、汝らの犠牲

のたびに我を思い出すようはなはだ配慮せよ」と告げたあとに水晶の鏡を残して消えるこの人物が、自らを「汝

らの父なる太陽（el sol vuestro padre）」と称しているばかりか、子としてのパチャクティに征服事業への期待を

表しているという点である。 

 インカの成年貴族男子にとって、戦士という役割は社会的に極めて重要な意味を持ったことは前述のとおり

である。その事実は、新成人として認められるべく毎年インカ貴族の子弟たちを対象に行われるカパック・ライ

ミ儀礼が、下穿きの授与や耳垂穿孔とともに、盾、投石器、棍棒という武具の象徴的な授与を含んでいた点にも

認めることができる。王権というコンテクストにおいて、王の即位前の社会的位置づけは、親族集団であるアイ

ユ参入を前にした未成年の社会的位置づけと相似にある。とすれば、その場面で戦勝を強く期待する（「多くの

7 
 

民を従わせなければなければならない」）父なる太陽は、カパック・ライミにおいて武具を授与して青年子弟を

新たに成人社会へ引き入れる集合的な父に見立てることができるだろう。成年式でも、まさに新成人が「一人前

を名乗る」ことを初めて許された場面で、特別な踊りを太鼓伴奏で鼓舞する大人が纏っていたのが、プーマの全

身毛皮であった。 

 いずれの場面でも、「社会的な父」となる（を名乗る）人物がプーマと関連づけられている。とすれば、父−

太陽−プーマの間に連関を認めて、父性の象徴としての役割、そして、未成年を社会的成員へと変身させる補助

者の役割を、プーマにまで敷衍して適用することができる。 

 

3-1. 3）男性性とプーマ 
 女性も戦地に赴いたとはいえ［ピサロ 1984:273］、インカ社会において、戦士として戦場に赴くことは重要

な成人男性のジェンダー役割であった。このことは、男女のジェンダー役割を視覚的に表現したフェリペ・ワマ

ン・ポマ・デ・アヤラ（Felipe Guaman Poma de Ayala）の『新しき記録とよき統治』の挿絵によく表れている［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 194[196]］。とすれば、登極前のインカ・ユパンキが迫り来る宿敵チャンカ族を前にし

て、クスコ周辺諸民族を統合してこれを迎え撃たんとする際に、「かの動物の如く強くあらねばならないことを

それとなく示すために、その頂きをライオン（訳者註：プーマ）の皮で覆われたいくさ石の据えられた広場に出

て行った」ことは極めて象徴的である［Cieza de León 2005[1553]:Segunda Parte, Cap. XLV］。この場面において、

“いくさ石”を飾り、戦場における勇猛さを象徴したプーマは、男性性と強く結びついていると言ってよいだろ

う。 

 しかし、男性性は婚姻を通じて最も強く発揮される。そして、17 世紀初頭の偶像崇拝根絶運動の最中にリマ

東方の中部山地において製作されたとされるワロチリ手稿本に記されたひとつの神話的物語にプーマ皮が象徴

的に登場することで、男性性を引き受けるジェンダー表象としてのプーマ理解がインカの王権神話を離れたと

ころでも成立しうることを確認することができる。それは、裕福な男の娘との婚姻を目論む男がパリア・カカ神

の助言を得て、課される数々の難題を克服する物語で［Salomon and Urioste 1991 Chapter 5, 64］、主人公の社会

的ステータスが婚姻を経て変化する場面であるという意味で、インカ貴族の青年子弟がカパック・ライミの儀

礼の中で競走を含むさまざまな儀礼を通過して、成人男性として認められる場面と同一である。そこでは、難題

に挑む主人公自身が赤いプーマ皮を纏い踊る
、、、、、、、、、、、、、、、、、

。 

 前項に示したカパック・ライミでは、コヨ（ワロチリ手稿本では「Cayo」と記述されている）踊りで太鼓を扱
、、、、

う男性奏者がプーマ皮を纏い
、、、、、、、、、、、、、

、その演奏に合わせて踊る演者が赤い衣服を身に纏う
、、、、、、、、、、、、

。それと対比すると、両者に

認められるこのプーマ皮の位置づけの違いは、神話の構造分析上、重要な意味を帯びてくる。というのも、社会

の成員として友好的に迎えられ、武具の授与をへてこれから男性性を発揮することを求められているインカ青

年貴族子弟に対して、結婚相手である娘からその貧しさゆえに受け入れを拒まれているワロチリ神話の主人公

は、男性性を発揮する社会関係を断たれているからである。彼を既婚の成人男性として迎えるべき側に赤い衣

やプーマ皮を纏った友好的な人間を求められない彼は、自身で「赤いプーマ皮」を纏って踊り競い合わねばなら

ない競争者になることでしか、男性性を発揮する将来を獲得し得ない。つまり神話の論理そのものが、この違い

をうみだしているのである。重要なのは、ワロチリ神話のこの場面では、武具の授受は描かれない点である。プ

ーマは、戦士としての役割とは別に、男性性そのものを象徴していることになる。 

 

 



8 
 

3-2．ジャガーのジェンダー 
 すでに述べたように、ジャガーの生息環境は高木植生の優勢な生態系である。そのような条件の下であれば

高地でも暮らすことができるが、高木限界を超えた場所での報告例はない。その意味で、インカ族が政治支配の

拡大拠点とした標高3,400mのクスコ周辺はジャガーの自然生息域の範囲外といってよい。たしかに、ジャガー

は首都クスコで飼育されることもあったが［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib. 5, Cap. X］、それは支配下にあっ

たアンデス山脈東斜面などの地方領主からインカ王に進上されたものであった［Garcilaso de la Vega 

1985[1609]:Lib. 5, Cap. VII;、Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:226］。 

 ジャガーをインカ王に進上した民族集団にとって、人を襲うと考えられたその獰猛な動物は畏敬の対象でも

あった［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 269[271]］。そのため、そうした集団を服従させるにあたって、遠征中

のインカ王やその軍司令官がジャガーに変身してみせたと語られるとき［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 103, 

154[156]］、ジャガーに向けられる畏敬の念を獲得すると同時にその動物が示す強靭さや勇猛さを戦士としての

武勇へと象徴的に転換する意図を読み取ることができる。しかし、プーマと同類の動物ジェンダーをジャガー

に付与するには注意すべき点がある。というのも、ジャガーに変身してクスコ東方全域の征服を成し遂げた第6

代インカ王のインカ・ロカ（Inca Roca）について、長身で恰幅よく強壮な外見とともに語られるのは、遊び好き

で好色、好んで貧民を搾取したという性格であり、成年式でインカ貴族の新成人に説かれる理想的な成人像と

は対局にある人物像だからである［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 103］。 

 『新しい記録とよき統治』の執筆動機を傍に置くとしても、以上のようなインカ王の人物描写にジャガーが関

連している点には注意を払ってよい。なぜなら、他のスペイン人記録者たちは必ずしもインカ・ロカについて同

じ評価を伝えておらず、彼の遺したほかのインカ王に関する記述のなかでジャガーに関連づけられる人物も彼

だけだからである（註 7）。ではなにが、そのような描写を成立させるのだろうか。これを理解するためには、ジ

ャガーという動物の生息環境がどのような場所として認識されていたのかを確認しておかなければならない。 

 

3-2. 1）低地と高地 
 クスコをはじめとしたアンデス高地に暮らす人びとが、ジャガーの生息する低地という空間にいかなる意味

を付与していたかを理解するために、ここでは、父王インカ・ロカのクスコ東方地域の征服に貢献したとされる

息子のオトロンゴ・アチャチとのあいだに一子をもうけた現地の女性を、ワマン・ポマが「チュンチョ（Chuncho）」

の出身であると述べている点からはじめよう［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 154[156]］。 

 高地に暮らす人びとにとって「チュンチョ」の語には好ましくない含意がある。例えば、ワマン・ポマは、チ

ュンチョという土地を、女性が主導して姦淫の罪を犯した際の男性の流刑地であると述べ、そこに暮らす住民

を食人、全裸、不貞と関連づける［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 307[309], 312[314], 323[325]］。また、ディエ

ゴ・ゴンサレス・オルギン（Diego Gonzáles Holguín）のケチュア語彙集は、この語を「好戦性」と結びつける

［Gonzáles Holguín 1608］（註8）。好戦的で、衣服を纏わず、貞操観念の希薄な、非文明的な人びとが暮らすのが

その土地だというわけである。キャロリン・ディーンは、「チュンチョ」という語彙とそこに付与されたステレ

オタイプ化された価値観が、19 世紀になってもクスコに暮らす先住民のあいだで認識されていたと、一つの公

証遺言書を例に指摘している［Dean 2001］。 

 すでに述べたように、クスコ東方のアンデス山脈東斜面の森林地帯とそこに暮らす多様な民族集団全体を指

す「チュンチョ」という語彙をアンデス高地の視点から捉えるとき、そこには、高地に対する低地、文明に対す

る非文明が暗示される。植民地期に、そうしたチュンチョ人は舞踏団を組織して興行活動に従事しており、アン

9 
 

デス高地でも珍しい存在ではなかった。チュンチョの男性が演舞にあたってみな「女性のような服装を纏って」

いるとなれば［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 322[324], 323[325]］、その語には女性性が含意されることになろ

う。だからこそチュンチョの踊り用頭飾りと一羽のオウムが妻からの財産譲渡目録に含まれるとき、婚姻後も

別の女性と続けた不実を表向きでは赦された夫の「男らしさ」は、最大限の侮蔑を受けるわけである［Dean 

2001:143］。 

 ケチュアの人びとの間で認識されていた空間配置－民族集団－ジェンダーを連結させるそうした二項対立概

念は、アイマラの人びとのあいだでも共有されていた。例えばインカ時代、コリャスユ地方で最大多数を占める

アイマラの空間認識は、彼らが山側と認識するウルコスユ（urcosuyu）と起伏のなだらかなウマスユ（umasuyu）

という語をそこに暮らす民だけでなく、男らしさ／女らしさ、雄々しさ／価値の低いものと結びつけた［Capoche 

1959[1585]:139-140］。ティティカカ湖を中心としたアイマラ系の領主国（señorios）の多くにおいて、女性性を

含意したウマスユという領域は湖東の沿岸域を指した［Bouysse-Cassagne 1986:202, Table 12.1, Fig.12.1］。また、

「ウマ－ウマ（uma-uma）」と言えば、アイマラの人びとのあいだで今日「谷あい（valladas）」と呼ばれるアン

デス東斜面に伸びる近隣河谷を指す。すなわち、クスコ地方からみた「チュンチョの地」である。 

 他方、男性性と結びつく「urco（あるいはorco）」という語彙は、プーマを意味する「orco puma」という見出

し語が示すように、動物のジェンダーにまで拡張された［Bertonio 1879[1612]; Bouysse-Cassagne 1986:205］。こ

うして、空間を区分する観念は、そこに暮らす社会集団だけでなくそこに生息する生物界にも適応され、世界を

構成する。 

 

3-2. 2）ジャガーの占める場所 
 インカ、あるいはクスコ近郊に暮らす高地の人びとによるジャガーの捉え方を知る手がかりの一つが、ワイ

ナ・カパック（Huayna Capac）王のもとエクアドルのトメバンバ（Tomebamba）征服に参加した軍司令官カパッ

ク・アポ・ニナルア（Capac Apo Ninarva）を描いたワマン・ポマの遺した記録中の挿絵にある（図4）［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 167[169]］。注目すべきは、全身を野鳥の羽毛で飾ったような軍装に身を包み、武器と

して弓矢を構えた彼の足元に置かれた紋章である。そこには、上下に区分された盾の上にジャガーとヘビが表

わされている。 

 挿絵の人物の姿とその出身地、そして盾上の図案のあいだには、前節でも確認した相関が認められる。しかし

さらに興味深いのは、トム・ザウデマが指摘するように［Zuidema 1985:230-231］、それと同等の、しかし対立

的な相関が、軍司令官カパック・アポ・ワマン・ポマ・チャワ（Capac Apo Guaman Chava）を描いた挿絵［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 165[167]］に認められる点である（図5）。ニナルアと同じくワイナ・カパックのもとで

キト攻略に参加したワマン・ポマのこの祖父は、そこで、棍棒を左手に、槍を右手に携えて、他の軍司令と同じ

ような衣服を纏った姿で描かれている。 

 ここで、上記二人の人物の武装にも注目してみよう。とりわけ、異様な出立ちのニナルアが、インカ貴族の若

者が成年式で授与される投石具や棍棒ではなく弓矢を携行するのに対し、ワマン・ポマの祖父の武装は、棍棒を

携えているという点で、カパック・ライミをへて成人社会に迎えられた男性ジェンダーを反映していると言え

る。それはいわば、「社会化」された姿であり、前者と対照的と言えるだろう。加えて、「４つの地方」（註9）か

らなるタワンティンスユ（Tawantinsuyu）、すなわちインカ帝国領のなかで領土の北西を占めるチンチャイスユ

（Chinchayyusu）は、南東方向に熱帯低地に向かって広がるアンティスユ（Antisuyu）と対照的に山岳高地が大部

分を占める領域であり、その紋章上の盾も垂直方向に分割されている。そして、その左右の区画それぞれをワシ



8 
 

3-2．ジャガーのジェンダー 
 すでに述べたように、ジャガーの生息環境は高木植生の優勢な生態系である。そのような条件の下であれば

高地でも暮らすことができるが、高木限界を超えた場所での報告例はない。その意味で、インカ族が政治支配の

拡大拠点とした標高3,400mのクスコ周辺はジャガーの自然生息域の範囲外といってよい。たしかに、ジャガー

は首都クスコで飼育されることもあったが［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib. 5, Cap. X］、それは支配下にあっ

たアンデス山脈東斜面などの地方領主からインカ王に進上されたものであった［Garcilaso de la Vega 

1985[1609]:Lib. 5, Cap. VII;、Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:226］。 

 ジャガーをインカ王に進上した民族集団にとって、人を襲うと考えられたその獰猛な動物は畏敬の対象でも

あった［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 269[271]］。そのため、そうした集団を服従させるにあたって、遠征中

のインカ王やその軍司令官がジャガーに変身してみせたと語られるとき［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 103, 

154[156]］、ジャガーに向けられる畏敬の念を獲得すると同時にその動物が示す強靭さや勇猛さを戦士としての

武勇へと象徴的に転換する意図を読み取ることができる。しかし、プーマと同類の動物ジェンダーをジャガー

に付与するには注意すべき点がある。というのも、ジャガーに変身してクスコ東方全域の征服を成し遂げた第6

代インカ王のインカ・ロカ（Inca Roca）について、長身で恰幅よく強壮な外見とともに語られるのは、遊び好き

で好色、好んで貧民を搾取したという性格であり、成年式でインカ貴族の新成人に説かれる理想的な成人像と

は対局にある人物像だからである［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 103］。 

 『新しい記録とよき統治』の執筆動機を傍に置くとしても、以上のようなインカ王の人物描写にジャガーが関

連している点には注意を払ってよい。なぜなら、他のスペイン人記録者たちは必ずしもインカ・ロカについて同

じ評価を伝えておらず、彼の遺したほかのインカ王に関する記述のなかでジャガーに関連づけられる人物も彼

だけだからである（註 7）。ではなにが、そのような描写を成立させるのだろうか。これを理解するためには、ジ

ャガーという動物の生息環境がどのような場所として認識されていたのかを確認しておかなければならない。 

 

3-2. 1）低地と高地 
 クスコをはじめとしたアンデス高地に暮らす人びとが、ジャガーの生息する低地という空間にいかなる意味

を付与していたかを理解するために、ここでは、父王インカ・ロカのクスコ東方地域の征服に貢献したとされる

息子のオトロンゴ・アチャチとのあいだに一子をもうけた現地の女性を、ワマン・ポマが「チュンチョ（Chuncho）」

の出身であると述べている点からはじめよう［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 154[156]］。 

 高地に暮らす人びとにとって「チュンチョ」の語には好ましくない含意がある。例えば、ワマン・ポマは、チ

ュンチョという土地を、女性が主導して姦淫の罪を犯した際の男性の流刑地であると述べ、そこに暮らす住民

を食人、全裸、不貞と関連づける［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 307[309], 312[314], 323[325]］。また、ディエ

ゴ・ゴンサレス・オルギン（Diego Gonzáles Holguín）のケチュア語彙集は、この語を「好戦性」と結びつける

［Gonzáles Holguín 1608］（註8）。好戦的で、衣服を纏わず、貞操観念の希薄な、非文明的な人びとが暮らすのが

その土地だというわけである。キャロリン・ディーンは、「チュンチョ」という語彙とそこに付与されたステレ

オタイプ化された価値観が、19 世紀になってもクスコに暮らす先住民のあいだで認識されていたと、一つの公

証遺言書を例に指摘している［Dean 2001］。 

 すでに述べたように、クスコ東方のアンデス山脈東斜面の森林地帯とそこに暮らす多様な民族集団全体を指

す「チュンチョ」という語彙をアンデス高地の視点から捉えるとき、そこには、高地に対する低地、文明に対す

る非文明が暗示される。植民地期に、そうしたチュンチョ人は舞踏団を組織して興行活動に従事しており、アン

9 
 

デス高地でも珍しい存在ではなかった。チュンチョの男性が演舞にあたってみな「女性のような服装を纏って」

いるとなれば［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 322[324], 323[325]］、その語には女性性が含意されることになろ

う。だからこそチュンチョの踊り用頭飾りと一羽のオウムが妻からの財産譲渡目録に含まれるとき、婚姻後も

別の女性と続けた不実を表向きでは赦された夫の「男らしさ」は、最大限の侮蔑を受けるわけである［Dean 

2001:143］。 

 ケチュアの人びとの間で認識されていた空間配置－民族集団－ジェンダーを連結させるそうした二項対立概

念は、アイマラの人びとのあいだでも共有されていた。例えばインカ時代、コリャスユ地方で最大多数を占める

アイマラの空間認識は、彼らが山側と認識するウルコスユ（urcosuyu）と起伏のなだらかなウマスユ（umasuyu）

という語をそこに暮らす民だけでなく、男らしさ／女らしさ、雄々しさ／価値の低いものと結びつけた［Capoche 

1959[1585]:139-140］。ティティカカ湖を中心としたアイマラ系の領主国（señorios）の多くにおいて、女性性を

含意したウマスユという領域は湖東の沿岸域を指した［Bouysse-Cassagne 1986:202, Table 12.1, Fig.12.1］。また、

「ウマ－ウマ（uma-uma）」と言えば、アイマラの人びとのあいだで今日「谷あい（valladas）」と呼ばれるアン

デス東斜面に伸びる近隣河谷を指す。すなわち、クスコ地方からみた「チュンチョの地」である。 

 他方、男性性と結びつく「urco（あるいはorco）」という語彙は、プーマを意味する「orco puma」という見出

し語が示すように、動物のジェンダーにまで拡張された［Bertonio 1879[1612]; Bouysse-Cassagne 1986:205］。こ

うして、空間を区分する観念は、そこに暮らす社会集団だけでなくそこに生息する生物界にも適応され、世界を

構成する。 

 

3-2. 2）ジャガーの占める場所 
 インカ、あるいはクスコ近郊に暮らす高地の人びとによるジャガーの捉え方を知る手がかりの一つが、ワイ

ナ・カパック（Huayna Capac）王のもとエクアドルのトメバンバ（Tomebamba）征服に参加した軍司令官カパッ

ク・アポ・ニナルア（Capac Apo Ninarva）を描いたワマン・ポマの遺した記録中の挿絵にある（図4）［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 167[169]］。注目すべきは、全身を野鳥の羽毛で飾ったような軍装に身を包み、武器と

して弓矢を構えた彼の足元に置かれた紋章である。そこには、上下に区分された盾の上にジャガーとヘビが表

わされている。 

 挿絵の人物の姿とその出身地、そして盾上の図案のあいだには、前節でも確認した相関が認められる。しかし

さらに興味深いのは、トム・ザウデマが指摘するように［Zuidema 1985:230-231］、それと同等の、しかし対立

的な相関が、軍司令官カパック・アポ・ワマン・ポマ・チャワ（Capac Apo Guaman Chava）を描いた挿絵［Guaman 

Poma de Ayala 1615:folio 165[167]］に認められる点である（図5）。ニナルアと同じくワイナ・カパックのもとで

キト攻略に参加したワマン・ポマのこの祖父は、そこで、棍棒を左手に、槍を右手に携えて、他の軍司令と同じ

ような衣服を纏った姿で描かれている。 

 ここで、上記二人の人物の武装にも注目してみよう。とりわけ、異様な出立ちのニナルアが、インカ貴族の若

者が成年式で授与される投石具や棍棒ではなく弓矢を携行するのに対し、ワマン・ポマの祖父の武装は、棍棒を

携えているという点で、カパック・ライミをへて成人社会に迎えられた男性ジェンダーを反映していると言え

る。それはいわば、「社会化」された姿であり、前者と対照的と言えるだろう。加えて、「４つの地方」（註9）か

らなるタワンティンスユ（Tawantinsuyu）、すなわちインカ帝国領のなかで領土の北西を占めるチンチャイスユ

（Chinchayyusu）は、南東方向に熱帯低地に向かって広がるアンティスユ（Antisuyu）と対照的に山岳高地が大部

分を占める領域であり、その紋章上の盾も垂直方向に分割されている。そして、その左右の区画それぞれをワシ



10 
 

とライオン（すなわちプーマ、Gonzáles Holguín 1608）が占めるのである。 

 上に取り上げたワマン・ポマの挿絵に描かれた紋章2つと同じ意匠を、彼と協働したこともあるマルティン・

デ・ムルア（Martín de Murúa）が、『ペルー全史（Historia General del Piru）』のなかで取り上げている。だが、

ワマン・ポマが描いた別の二つの紋章－すなわちクンティスユとコリャスユをあらわすもの－とともに、国家

の紋章の一部としてあらわされているそれらは［Murúa 2008[1616]:folio 307r］、ワマン・ポマの挿絵と興味深い

差異を示している（図6）。アンティスユをあらわす区画を占めるジャガーとヘビがワマン・ポマの描写とほぼ

同じであるのに対し、チンチャイスユをあらわした二種の動物はそれぞれ王冠を戴くように描かれているので

ある（註10）。 

 ここまで見てきたジャガーとプーマの配置上の対立は、現代のアンデス山岳部の先住民社会で採録された民

話に反映されている特徴にもつながる。現代アンデス高地の先住民は、ジャングル・ケチュアを含む熱帯低地民

のあいだで語られる双子英雄譚に登場するネコ科動物と同じ暴力性や欲望をプーマに認めている。しかし彼ら

は民話を語る際には、今ではほとんど見かけないプーマに善・正・ポジティブな社会的役割を与えるのである。

そのため、双子英雄譚が本来要求する悪意に満ちたネガティブな役割を代替物であるプーマは果たしえず、想

像上の怪物に起き変わってしまう［加藤 1992］。そのため、たとえプーマが人間に害をなすことはあっても、

アンデス高地の民衆のあいだに広がるプーマ像をめぐって、神話の構造が損害の原因を人間の側に帰してしま

うのである［Urton 1985:255］。 

以上の対立を考慮に入れるとき、高地と強く結びついたプーマのシンボリズムは、低地という空間が付与す

図4（左） 弓矢と羽毛の軍装に身を包むカパック・アポ・ニナルア。右下はアンティスユの紋章。 

図5（右） 棍棒を手にしたカパック・アポ・ワマン・ポマ・チャワ。右下はチンチャイスユの紋章。 

（Guaman Poma de Ayala 1615:folio 167[169]（左）および folio 165[167]（右）より。©Det Kongelige 

 

11 
 

るジェンダー、すなわち女性性とジャガーを結び

つける回路を開くのである。 

 

3-2. 3）チュキチンチャイ 
 ジャガーと女性性との連関は、パチャクティ・ヤ

ムキが素描した太陽神殿コリカンチャ

（Coricancha）内部の黄金製の装飾板に顕著なかた

ちで現れる。縦長の長円であらわされた万物の創

造主ビラコチャを頂点として、その板にはインカ

時代の世界観がその代表的事物を通して表されて

いた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:203-

204］。その板からみて左なかほどの辺縁を占める

のがチュキチンチャイ（chuquichinchay）である。 

 フアン・ポロ・デ・オンデガルト（Juan Polo de 

Ondegardo）によると、チュキチンチャイはインカ

時代の人びとが崇めた星座の名前で、アンティス

ユやチュンチョ地方を含むモンターニャ地域に暮

らす人びとのあいだではジャガー［Polo de 

Ondegardo 2017a[ca.1559]:153］、のちにケチュア語

辞書の編纂にあたったゴンサレス・オルギンに情

報提供した人びとのあいだではリャマ［González 

Holguín 1608］の姿で理解されていた。しかし、パ

チャクティ・ヤムキはモンターニャ地域の領主か

ら献上された「ジャガーの主（apo de los otrongos：

オトロンゴはジャガーの意）」に対してその語を当

て て お り ［ Santa Cruz Pachacuti Yamqi 

1992[1616]:226］、コリカンチャの装飾を理解する

文脈ではこれをジャガーと理解することにする。 

 黄金内壁装飾［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 

1992[1616]:203-204］に示されたインカ時代の世界観は二元的ジェンダーにもとづいている［シルバーブラット 

2001, 図6］。チュキチンチャイが表された、装飾にとっての左側（見る者とって右側）は、月（quilla）を筆頭

に、宵の明星（choquichinchay）、雲（nube）、雨水（pocoy/poccuy）、霞（niebla）、雹（granizo）海（mamaocha）、

そして人間の女性を含む女性的範疇を示す。したがって、この動物には女性性との関係を認めることができる。

接触期のアンデスの人びとは、天上の星々をその地上の等価物の守り手とみなしたことから［Polo de Ondegardo 

2017a[ca.1559]:153-154］、インカの宇宙観理解の文脈では、地上に生息するジャガーそのものと女性的範疇のあ

いだにも同様の関連が示唆される。 

 

 

図6 インカ帝国を表した紋章。時計回りに、チンチ

ャイスユ（左上）、アンティスユ（右上）、コリャ

スユ（右下）、そしてクンティスユ（左下）の紋章

が表されている（Unknown, illuminator *Coat of Arms of 

the Kingdom of Peru*, completed in 1616 The J. Paul Getty 

Museum, Los Angeles, Ms. Ludwig XIII 16, fol. 307, 

 



10 
 

とライオン（すなわちプーマ、Gonzáles Holguín 1608）が占めるのである。 

 上に取り上げたワマン・ポマの挿絵に描かれた紋章2つと同じ意匠を、彼と協働したこともあるマルティン・

デ・ムルア（Martín de Murúa）が、『ペルー全史（Historia General del Piru）』のなかで取り上げている。だが、

ワマン・ポマが描いた別の二つの紋章－すなわちクンティスユとコリャスユをあらわすもの－とともに、国家

の紋章の一部としてあらわされているそれらは［Murúa 2008[1616]:folio 307r］、ワマン・ポマの挿絵と興味深い

差異を示している（図6）。アンティスユをあらわす区画を占めるジャガーとヘビがワマン・ポマの描写とほぼ

同じであるのに対し、チンチャイスユをあらわした二種の動物はそれぞれ王冠を戴くように描かれているので

ある（註10）。 

 ここまで見てきたジャガーとプーマの配置上の対立は、現代のアンデス山岳部の先住民社会で採録された民

話に反映されている特徴にもつながる。現代アンデス高地の先住民は、ジャングル・ケチュアを含む熱帯低地民

のあいだで語られる双子英雄譚に登場するネコ科動物と同じ暴力性や欲望をプーマに認めている。しかし彼ら

は民話を語る際には、今ではほとんど見かけないプーマに善・正・ポジティブな社会的役割を与えるのである。

そのため、双子英雄譚が本来要求する悪意に満ちたネガティブな役割を代替物であるプーマは果たしえず、想

像上の怪物に起き変わってしまう［加藤 1992］。そのため、たとえプーマが人間に害をなすことはあっても、

アンデス高地の民衆のあいだに広がるプーマ像をめぐって、神話の構造が損害の原因を人間の側に帰してしま

うのである［Urton 1985:255］。 

以上の対立を考慮に入れるとき、高地と強く結びついたプーマのシンボリズムは、低地という空間が付与す

図4（左） 弓矢と羽毛の軍装に身を包むカパック・アポ・ニナルア。右下はアンティスユの紋章。 

図5（右） 棍棒を手にしたカパック・アポ・ワマン・ポマ・チャワ。右下はチンチャイスユの紋章。 

（Guaman Poma de Ayala 1615:folio 167[169]（左）および folio 165[167]（右）より。©Det Kongelige 

 

11 
 

るジェンダー、すなわち女性性とジャガーを結び

つける回路を開くのである。 

 

3-2. 3）チュキチンチャイ 
 ジャガーと女性性との連関は、パチャクティ・ヤ

ムキが素描した太陽神殿コリカンチャ

（Coricancha）内部の黄金製の装飾板に顕著なかた

ちで現れる。縦長の長円であらわされた万物の創

造主ビラコチャを頂点として、その板にはインカ

時代の世界観がその代表的事物を通して表されて

いた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:203-

204］。その板からみて左なかほどの辺縁を占める

のがチュキチンチャイ（chuquichinchay）である。 

 フアン・ポロ・デ・オンデガルト（Juan Polo de 

Ondegardo）によると、チュキチンチャイはインカ

時代の人びとが崇めた星座の名前で、アンティス

ユやチュンチョ地方を含むモンターニャ地域に暮

らす人びとのあいだではジャガー［Polo de 

Ondegardo 2017a[ca.1559]:153］、のちにケチュア語

辞書の編纂にあたったゴンサレス・オルギンに情

報提供した人びとのあいだではリャマ［González 

Holguín 1608］の姿で理解されていた。しかし、パ

チャクティ・ヤムキはモンターニャ地域の領主か

ら献上された「ジャガーの主（apo de los otrongos：

オトロンゴはジャガーの意）」に対してその語を当

て て お り ［ Santa Cruz Pachacuti Yamqi 

1992[1616]:226］、コリカンチャの装飾を理解する

文脈ではこれをジャガーと理解することにする。 

 黄金内壁装飾［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 

1992[1616]:203-204］に示されたインカ時代の世界観は二元的ジェンダーにもとづいている［シルバーブラット 

2001, 図6］。チュキチンチャイが表された、装飾にとっての左側（見る者とって右側）は、月（quilla）を筆頭

に、宵の明星（choquichinchay）、雲（nube）、雨水（pocoy/poccuy）、霞（niebla）、雹（granizo）海（mamaocha）、

そして人間の女性を含む女性的範疇を示す。したがって、この動物には女性性との関係を認めることができる。

接触期のアンデスの人びとは、天上の星々をその地上の等価物の守り手とみなしたことから［Polo de Ondegardo 

2017a[ca.1559]:153-154］、インカの宇宙観理解の文脈では、地上に生息するジャガーそのものと女性的範疇のあ

いだにも同様の関連が示唆される。 

 

 

図6 インカ帝国を表した紋章。時計回りに、チンチ

ャイスユ（左上）、アンティスユ（右上）、コリャ

スユ（右下）、そしてクンティスユ（左下）の紋章

が表されている（Unknown, illuminator *Coat of Arms of 

the Kingdom of Peru*, completed in 1616 The J. Paul Getty 

Museum, Los Angeles, Ms. Ludwig XIII 16, fol. 307, 

 



12 
 

3-2. 4）ジャガーとジェンダー：女性か非男性か 
 このようにさまざまな角度から検討すると、ジャガーには女性性との関連を求めたくなる。しかし、インカ・

ユパンキの時代にモンターニャ地帯の領主たちが献上したチュキチンチャイの見張り役を「二つの性を備えた

インディオ」が務めたという一節に触れるとき、それを「女性性」という言葉で単純に整理することが困難であ

ることに気づく［Santa Cruz Pachacuti Yamqi 1992[1616]:226］。なぜ、「二つの姓を備えたインディオ」が選択さ

れるのだろうか。 

 注目すべきは、その時献上されたのがジャガーの「アポ」であった点である。「apo/apu」とは領主や王を指

すが［González  Holguín 1608］、現代にあってはいわゆる「山の神」をさす語でもある。そこで思い出される

のが、シエサ・デ・レオンがブラス・バレラの著作を引いたアンデスにおける非二元的ジェンダーの存在を示す

一節である［Cieza de León 2005[1553], Primera parte, Cap. LXIV］。神殿や礼拝所に祀られていたワカに奉仕する

アンデスの宗教的職能者やその信徒団は男性に限られない。女性によって独自に組織された場合、その職能は

母から娘へ女系を通じて継承された［シルバーブラット 2001:65-67］が、ブラス・バレラの指摘は宗教的職能者

としていわゆる第三のジェンダーが奉仕する事例があったことを示している。こうした事例や「アポ」の語が指

し示す霊性を踏まえ、歴史学者マイケル・ホースウェル（Michael Horswell）は、この一節で用いられている「見

張り=guarda」とは単なる監視をさすのではなく、「司直すること」を含意しうると指摘している［2003:56］。

このようにみてくると、ジャガーに付与されるジェンダーを女性性と結びつける理解は適切とは言い難く、む

しろ「非男性性」と関連させた方が妥当と思われる。 

 

４．ヘビのジェンダー 
 
 多彩な爬虫類が棲息するアンデス山脈東側の熱帯林地域とくらべ、アンデス山岳部の高高度帯に棲息するヘ

ビの種類は限られている。標高 3,300m 前後のクスコ周辺域では、クサリヘビ科ヤジリヘビ属（Bothrocophias 

andianus）も認められるが、それ以上の高地に棲息するのは、マイマイヘビ科ハヤヘビ属の一種（Tachymenis 

peruviana）のみである（註11）。このヘビは、おもな捕食対象動物の生態にあわせて温暖な雨季になると活発に活

動し始め、9月から10月にかけて胎内で孵化させた幼生をうみ、体長60cmほどにまで成長する［Urton 1981:115］。

ハヤヘビ属のなかで唯一の毒ヘビでもあり、咬まれればときに落命することもある。17 世紀のアンデスでは、

このような毒ヘビを、ケチュア語やアイマラ語でカタリ（catari/catari, katari, qatari）といい、それぞれ無毒のヘ

ビを指すアマル（amaru/amaro)やアシル（asiru/asiro)と区別する［Bertonio 1612; Gonzáles Holguín 1608］。加えて

ケチュア語では、大型の種をマチャカイ（machacuay/mach’acuay)、アイマラ語では毒ヘビを体長や体色の違いに

よってパリ（palli）やヤウィルカ（yawirka）と呼び分けてもいた。 

 そうしたヘビは幸運や強壮をもたらすものと考えられ、捕獲して餌を与えて壺の中で何年も飼育し、その機

嫌を伺ったり供物を捧げたりした［Albornoz 1989[1581-584]:174-175; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:169］。ま

た人びとは、外見の異なるさまざまなヘビをワカとして崇めることもした。ヘビを示す語は数多くのワカに冠

され［Albornoz 1989[1581-584]:174-175; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:169］、インカの帝都クスコとその近郊

にも「amaro」や「machacuay」の語を含むワカがあった［Cobo 1956[1653]; Polo de Ondegardo 2017b[ca.1561]］。

そこには互酬的関係にもとづいてワカとの交渉を担う宗教的職能者がいただけでなく、儀礼に必要な供物を得

るために土地も付随していた［Albornoz 1989[1581-584]:174-175］。 

 しかし、ブラス・バレラ神父が「（ヘビを奉じた）さそり座の神殿は低く見られていた」［Blas Valera 

13 
 

2017[1594]:224-225］と述べるように、クスコ市街にあったヘビを奉じた「神殿」の社会的位置づけは必ずしも

高くなかった。ヘビには好意的な意味も与えられた一方、17 世紀のワロチリ手稿本に採録された神話は、パリ

ア・カカ（Paria Caca）神に不運をもたらそうとする双頭のヘビ「アマル」について語る［Salomon and Urioste 

1991:Ch.16, folio 205-206］。こうして多様な意味を引き受けたヘビのシンボリズムについて、ジェンダーという

視点はどのような性質を明らかにするだろうか。以下では、それを検討する。 

 
4-1．ヘビの動物ジェンダー 
 ヘビに付与されたジェンダーを検討するにあたり最初に指摘しておきたいのは、アンデスでは、「ヘビ」の姓

名をもつ人物が多くいたという印象をスペイン人記録者が受けていた点である。網羅することはできないが、

ニナ・アマロ（Nina Amaro）、トゥパ・アマロ（Tupa Amaro）、クシ・アマロ（Cusi Amaro）という三名のイン

カ王族［Albornoz 1989[1581-1584]: 174-175］のほか、シンチ・ロカ（Sinchi Roca）の息子にして軍司令官トゥパ・

アマロ（Tupa Amaro）、インカ・ロカの息子にして軍司令官オトロンコ・アチャチ（Otoronco Achachi）の別名

アマロ・インカ（Amaro Inca）、インカ・ユパンキの長子アマロ・トパ・インカ（Amaro Topa Inca）、ビラコチ

ャ・インカのパナカを統べた長老アマル・ティトゥ（Amaru Titu）、トゥパ・インカ・ユパンキの第二子アウキ・

アマル・トゥパ・インカ（Auqui Amaru Tupa Inca）／アマル・トゥパ（Amaru Tupa）などの名が挙がる［Garcilazo 

de la Vega 1985b[1609]:Lib.8, Cap.VIII; Guaman Poma de Ayala 1615:folio 89, 109, 111, 123, 137, 139, 148, 154[156], 

158[160]; Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:225; Sarmiento de Gamboa 1907[1572]:86, 125］。それらはいずれ

も男性名である。 

 もう一つ確認しておきたいのは、ヘビが徽章あるいは紋章の図案として好んで用いられたという指摘である

［Albornoz 1989[1581-1584]:175］。ワマン・ポマやムルアは、インカの国章、アンティスユの領章、歴代王ない

しパナカの家紋にヘビの図案が用いられたことを伝えている［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 83, 167[169]; 

Murúa 2004:folio 25v, 26v, 29v, 2008:folio 2r, 13r, 28v, 30v, 307r］（註12）。 

 急拡大する多民族支配を安定させるにあたって、インカは、男性原理を女性原理の上位に巧妙に位置づける

「征服のイデオロギー」を考案した［シルバーブラット 2001］。本来対等であった二つの原理のうち男性原理

を優位におくそのイデオロギーが端的に国家を体現するのだとすれば、有力な政治勢力であったパナカはいう

に及ばず、国家を構成する政治単位（＝アンティスユ）を示す紋章にヘビの図案を用いたという事実は、ヘビの

ジェンダーと男性原理とのあいだに強い連関を想定する根拠になる。「アマロ」が男性名として好んで用いられ

た事実もまた、この仮定を補強すると言ってよい。 

 
4-2．ヘビと二つの水 
 ヘビをワカとして崇めたアンデスの人びとにとって、それは必ずしも生物である必要はなかった。たとえば、

人命を奪いかねないヘビから身を守るために、人びとは夜空に星座としてその動物を見出し、地上に生きる眷

族を守護する存在とみなして、それらが人に災いをもたらさぬようにと、畏怖し崇めた［Valera 2017[1594]:218; 

Múrua 2008[1616]:Lib.2, Cap. XXVIII; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:153-154］（註13）。地上の生物同様にインカ

の時代からマチャカイと呼ばれ続けるその星座を、現在でもクスコ近郊のミスミナイ（Misminay）に暮らす先住

民ケチュアは、天の川のなかの暗黒星雲として夜空に見出す［Urton 1981］。南緯 13 度 20 分、標高 3,700m 付

近のこの土地では、ヘビの頭部に見立てられたあたりに輝くおおいぬ座ε星のアダラ（Adhara）が、8月第１週

に日の出に先立って南東の空に昇り、2月第1週には日没直前に南西に沈む。アンデス山岳地帯において、その



12 
 

3-2. 4）ジャガーとジェンダー：女性か非男性か 
 このようにさまざまな角度から検討すると、ジャガーには女性性との関連を求めたくなる。しかし、インカ・

ユパンキの時代にモンターニャ地帯の領主たちが献上したチュキチンチャイの見張り役を「二つの性を備えた

インディオ」が務めたという一節に触れるとき、それを「女性性」という言葉で単純に整理することが困難であ

ることに気づく［Santa Cruz Pachacuti Yamqi 1992[1616]:226］。なぜ、「二つの姓を備えたインディオ」が選択さ

れるのだろうか。 

 注目すべきは、その時献上されたのがジャガーの「アポ」であった点である。「apo/apu」とは領主や王を指

すが［González  Holguín 1608］、現代にあってはいわゆる「山の神」をさす語でもある。そこで思い出される

のが、シエサ・デ・レオンがブラス・バレラの著作を引いたアンデスにおける非二元的ジェンダーの存在を示す

一節である［Cieza de León 2005[1553], Primera parte, Cap. LXIV］。神殿や礼拝所に祀られていたワカに奉仕する

アンデスの宗教的職能者やその信徒団は男性に限られない。女性によって独自に組織された場合、その職能は

母から娘へ女系を通じて継承された［シルバーブラット 2001:65-67］が、ブラス・バレラの指摘は宗教的職能者

としていわゆる第三のジェンダーが奉仕する事例があったことを示している。こうした事例や「アポ」の語が指

し示す霊性を踏まえ、歴史学者マイケル・ホースウェル（Michael Horswell）は、この一節で用いられている「見

張り=guarda」とは単なる監視をさすのではなく、「司直すること」を含意しうると指摘している［2003:56］。

このようにみてくると、ジャガーに付与されるジェンダーを女性性と結びつける理解は適切とは言い難く、む

しろ「非男性性」と関連させた方が妥当と思われる。 

 

４．ヘビのジェンダー 
 
 多彩な爬虫類が棲息するアンデス山脈東側の熱帯林地域とくらべ、アンデス山岳部の高高度帯に棲息するヘ

ビの種類は限られている。標高 3,300m 前後のクスコ周辺域では、クサリヘビ科ヤジリヘビ属（Bothrocophias 

andianus）も認められるが、それ以上の高地に棲息するのは、マイマイヘビ科ハヤヘビ属の一種（Tachymenis 

peruviana）のみである（註11）。このヘビは、おもな捕食対象動物の生態にあわせて温暖な雨季になると活発に活

動し始め、9月から10月にかけて胎内で孵化させた幼生をうみ、体長60cmほどにまで成長する［Urton 1981:115］。

ハヤヘビ属のなかで唯一の毒ヘビでもあり、咬まれればときに落命することもある。17 世紀のアンデスでは、

このような毒ヘビを、ケチュア語やアイマラ語でカタリ（catari/catari, katari, qatari）といい、それぞれ無毒のヘ

ビを指すアマル（amaru/amaro)やアシル（asiru/asiro)と区別する［Bertonio 1612; Gonzáles Holguín 1608］。加えて

ケチュア語では、大型の種をマチャカイ（machacuay/mach’acuay)、アイマラ語では毒ヘビを体長や体色の違いに

よってパリ（palli）やヤウィルカ（yawirka）と呼び分けてもいた。 

 そうしたヘビは幸運や強壮をもたらすものと考えられ、捕獲して餌を与えて壺の中で何年も飼育し、その機

嫌を伺ったり供物を捧げたりした［Albornoz 1989[1581-584]:174-175; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:169］。ま

た人びとは、外見の異なるさまざまなヘビをワカとして崇めることもした。ヘビを示す語は数多くのワカに冠

され［Albornoz 1989[1581-584]:174-175; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:169］、インカの帝都クスコとその近郊

にも「amaro」や「machacuay」の語を含むワカがあった［Cobo 1956[1653]; Polo de Ondegardo 2017b[ca.1561]］。

そこには互酬的関係にもとづいてワカとの交渉を担う宗教的職能者がいただけでなく、儀礼に必要な供物を得

るために土地も付随していた［Albornoz 1989[1581-584]:174-175］。 

 しかし、ブラス・バレラ神父が「（ヘビを奉じた）さそり座の神殿は低く見られていた」［Blas Valera 

13 
 

2017[1594]:224-225］と述べるように、クスコ市街にあったヘビを奉じた「神殿」の社会的位置づけは必ずしも

高くなかった。ヘビには好意的な意味も与えられた一方、17 世紀のワロチリ手稿本に採録された神話は、パリ

ア・カカ（Paria Caca）神に不運をもたらそうとする双頭のヘビ「アマル」について語る［Salomon and Urioste 

1991:Ch.16, folio 205-206］。こうして多様な意味を引き受けたヘビのシンボリズムについて、ジェンダーという

視点はどのような性質を明らかにするだろうか。以下では、それを検討する。 

 
4-1．ヘビの動物ジェンダー 
 ヘビに付与されたジェンダーを検討するにあたり最初に指摘しておきたいのは、アンデスでは、「ヘビ」の姓

名をもつ人物が多くいたという印象をスペイン人記録者が受けていた点である。網羅することはできないが、

ニナ・アマロ（Nina Amaro）、トゥパ・アマロ（Tupa Amaro）、クシ・アマロ（Cusi Amaro）という三名のイン

カ王族［Albornoz 1989[1581-1584]: 174-175］のほか、シンチ・ロカ（Sinchi Roca）の息子にして軍司令官トゥパ・

アマロ（Tupa Amaro）、インカ・ロカの息子にして軍司令官オトロンコ・アチャチ（Otoronco Achachi）の別名

アマロ・インカ（Amaro Inca）、インカ・ユパンキの長子アマロ・トパ・インカ（Amaro Topa Inca）、ビラコチ

ャ・インカのパナカを統べた長老アマル・ティトゥ（Amaru Titu）、トゥパ・インカ・ユパンキの第二子アウキ・

アマル・トゥパ・インカ（Auqui Amaru Tupa Inca）／アマル・トゥパ（Amaru Tupa）などの名が挙がる［Garcilazo 

de la Vega 1985b[1609]:Lib.8, Cap.VIII; Guaman Poma de Ayala 1615:folio 89, 109, 111, 123, 137, 139, 148, 154[156], 

158[160]; Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:225; Sarmiento de Gamboa 1907[1572]:86, 125］。それらはいずれ

も男性名である。 

 もう一つ確認しておきたいのは、ヘビが徽章あるいは紋章の図案として好んで用いられたという指摘である

［Albornoz 1989[1581-1584]:175］。ワマン・ポマやムルアは、インカの国章、アンティスユの領章、歴代王ない

しパナカの家紋にヘビの図案が用いられたことを伝えている［Guaman Poma de Ayala 1615:folio 83, 167[169]; 

Murúa 2004:folio 25v, 26v, 29v, 2008:folio 2r, 13r, 28v, 30v, 307r］（註12）。 

 急拡大する多民族支配を安定させるにあたって、インカは、男性原理を女性原理の上位に巧妙に位置づける

「征服のイデオロギー」を考案した［シルバーブラット 2001］。本来対等であった二つの原理のうち男性原理

を優位におくそのイデオロギーが端的に国家を体現するのだとすれば、有力な政治勢力であったパナカはいう

に及ばず、国家を構成する政治単位（＝アンティスユ）を示す紋章にヘビの図案を用いたという事実は、ヘビの

ジェンダーと男性原理とのあいだに強い連関を想定する根拠になる。「アマロ」が男性名として好んで用いられ

た事実もまた、この仮定を補強すると言ってよい。 

 
4-2．ヘビと二つの水 
 ヘビをワカとして崇めたアンデスの人びとにとって、それは必ずしも生物である必要はなかった。たとえば、

人命を奪いかねないヘビから身を守るために、人びとは夜空に星座としてその動物を見出し、地上に生きる眷

族を守護する存在とみなして、それらが人に災いをもたらさぬようにと、畏怖し崇めた［Valera 2017[1594]:218; 

Múrua 2008[1616]:Lib.2, Cap. XXVIII; Polo de Ondegardo 2017a[ca.1559]:153-154］（註13）。地上の生物同様にインカ

の時代からマチャカイと呼ばれ続けるその星座を、現在でもクスコ近郊のミスミナイ（Misminay）に暮らす先住

民ケチュアは、天の川のなかの暗黒星雲として夜空に見出す［Urton 1981］。南緯 13 度 20 分、標高 3,700m 付

近のこの土地では、ヘビの頭部に見立てられたあたりに輝くおおいぬ座ε星のアダラ（Adhara）が、8月第１週

に日の出に先立って南東の空に昇り、2月第1週には日没直前に南西に沈む。アンデス山岳地帯において、その



14 
 

時季は概ね、農作物の播種の開始からもっとも雨の多い季節にあたる。そのため、農牧複合型の生業を伝統とす

るこの地域の住民にとって、その星座は季節の移り変わりと生業の段取りを決める目安の一つとなりえた［Urton 

1981］。そうした民族誌に示される先住民の世界観からは、ヘビと天水とのあいだの観念の連合を見出すことが

出来る。 

 同様のヘビと天水との観念連合は、植民地期の記録からも読み取ることができる。たとえば、パチャクティ・

ヤムキ［1992[1613]:231］が伝えるアマロ・トパにまつわる逸話はそうした事例の一つである。ここで、大飢饉

のさなかにあって、奇跡的に得た豊かな収穫を貧しい民に分け与えた人物は注目に値する。なぜなら、それが、

アマロ＝ヘビの名をもつ人物だからである。父王の北方遠征の途上でこのインカ・ユパンキの長子が生まれる

と、ほぼ時を同じくして、首都クスコでは2つの奇跡がおきた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:225］。

その一つはヤウィルカと呼ばれる大蛇の出現で、それこそ彼の名前の由来であるという［Santa Cruz Pachacuti 

Yamqui 1992[1616]:225］。もう一つは2つの彗星で、プティナ（Putina）山方面とワマンガ（Huamanga）方面に

それぞれ流れたその姿は、「翼と耳と尻尾のついた四足獣で、背中には魚の背びれのようなものが生え」た火の

玉のように見えた。その表現は、「アマル/アマロ」のもう一つの訳語である「ドラゴン」を想起させる［Gonzáles 

Holguín 1608; Santo Tomas 1560］。このように、接触期の記録からもヘビと天水とのあいだの連関を指摘できる

のである。 

 アマロ・トパ生誕に関わる奇跡のうち、「彗星」はヘビと水の間にもう一つ別の要素を導入する鍵でもある。

それは「虹（cuichu/cuychi/ccuychi, huayakauri）」である。というのは、アメリカスの先住民諸族のあいだに伝わ

る神話において、虹は、暑すぎる太陽の力を和らげる区切りとして、また彗星は、常闇の世界に光をもたらす区

切りとして、本来区切りのない自然の中に時間という文化を導入する同じ役割を果たし、神話が伝えようとす

る内容次第で、互いに変換可能な要素であるからだ［レヴィ＝ストロース 2007:172–174］（註14）。アマロ・トパ

生誕にまつわる奇跡がその名の由来を示す大蛇の出現だけにとどまらないのは、「彗星」が神話語りの中に区切

りを持ち込む転換素であるだけでなく、虹との置き換えが可能だからである。太陽神殿コリカンチャの内部に

インカが虹に奉じた部屋を設けたことに示されるように、雨を暗示する虹は、インカの世界観において太陽や

月、雷と並ぶ信仰の対象であったが［Garcilazo de la Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI］、雨上がりの陽光（＝太陽）

によって出現するという意味で太陽の御子たる王自身の同族としてその紋章にも用いられた［Garcilazo de la 

Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI］。そのため、王「子」生誕という画期の予兆に虹を用いることで生じる重複を

神話が忌避したのである。しかし彗星と虹の神話的位置づけに気付けば、インカの世界観におけるヘビと虹と

の連関を指摘できる（註15）。虹を巨大な体躯を天空に持ち上げ、両の頭をそれぞれ別の泉に沈めた双頭のヘビと

みなす現代の民族誌はこの連関を確認する［Urton 1981: 115］。 

 天の水に加え、地上の水もヘビと観念的に結びついた。クスコ市街西側のクンティスユへ至る王道が始まる

付近には、「銀のヘビ」（collquemachác-huay）と呼ばれた2本の水路があった［Garcilazo de la Vega 1985[1609]:Lib. 

7, Cap. VIII］。クスコのクンティスユ区域に祀られていた80のワカのうち、9本目のセケ（ceque）の第1のワ

カ（Colquemachacuay）に比定されるそれは［Bauer 1998:129］（註16）、プキン山のふもとに湧いた泉を水源とす

る。水路で市街に供給されたその水は、クスコ近郊の真水のなかで味がよく最上のものと評された［Múrua 

2008[1616]:Lib.3, Cap. X ; Polo de Ondegardo 2017b[ca.1561]:211］。この泉と水路の名称の由来を、インカ・ガルシ

ラソは、「水の白い部分は銀に似て、水路は大地にうねるヘビに似ている」ためと述べる［Garcilazo de la Vega 

1985[1609]: Lib. 7, Cap. VIII］。同様のヘビと河川の観念上の結合はラ・プラタ川にもあてはまる。この河川は、

5本の河川が集まって1本の大河川になった様子をその地域に生息する大蛇に見立て、「ヘビの川（Amarumayu）」

15 
 

と呼ばれたのである［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib.7 Cap. XIII］。こうしてヘビは、川を媒介にして地上を

流れる水とも結びつくのである。 

 
4-3．ヘビの動物ジェンダー再考 
 ヘビと水との間の観念上の連関は、すでに検討したヘビの動物ジェンダーを理解するうえで、新たな問題を

提起する。というのも、現在でも先住民の世界観のなかで、水は「湿」に通じ、女性的領域との結びつきを強く

喚起するからである［Bouysse-Cassagne 1986; Platt 1986］。そうした連関の一例として、ケチュア語において「海」

を指す「mamaccocha/manakocha」をあげることが出来る［Gonzales Holguín 1608］。この語は、湖沼を意味する

「cocha/ccocha/kocha」の語に「mama」の語を接続した複合構造をしているが、「mama」とは一般に「女性」

［Santo Tomas 1560:149］を指すだけでなく、「あらゆる動物の母」［Gonzales Holguín 1608］でもあって、人間

身体を超越した女性性を「海」という概念が内包していることがわかる。水の女性性が「海」だけでなく、さま

ざまな様態にある「水」と関連することはすでに述べた［Gonzales Holguín 1608 また本論の2-2. 3を参照］。こ

れを受け入れるとすれば、水との連関は、ヘビのジェンダーとして女性性を浮上させることになる。 

 ところが、事情はそれほど単純ではない。というのも、先住民の世界観の中に、水と男性性の結びつきを見出

すことも可能だからだ［Salomon 1991:15］。たとえば、ワロチリ手稿本のなかで、無名の記録者は、パリア・カ

カの代わりに息子マカ・ビサ（Maca Uisa）がトパ・インカ・ユパンキ（Topa Inca Yupanqui）に加勢し、インカ

支配に反旗を翻した地域の住民を制圧する神話的場面を記している。マカ・ビサは戦地に到着するとまず丘に

登って穏な雨を呼ぶが、それを見て侮った反徒が戦仕度を始めると、激しい雷雨で彼らの集落全てを崩落させ、

いかづちで敵指導者を撃ち倒し、わずかばかりの生存者を残して反徒ども全てを泥流で流し去る［Salomon and 

Urioste 1991:Cap.23, folio 296[1]］。山の神であるパリア・カカやマカ・ビサは男神とみなされており、水を介し

て振われた暴力的な諸力は男性性を帯びるものと解釈できる［Salomon 1991:15］。 

 水のもう一方の側面すなわち豊穣的側面にも男性性は認められる。例えば、コリカンチャ神殿の黄金の内壁

装飾では、ヘビと関連づけられた虹が、装飾側からみて右側にあたる太陽を頂点とした男性的領域に位置づけ

られた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:203-204］。降雨のあとの陽光が空気中の水分に屈折されて浮か

び上がる虹は、太陽によって生み出されるという意味において、インカの王族と相同であったからである。王や

王族が自身の紋章に虹を採用する行為を下支えしたその象徴的連関は植民地期に入っても維持された（註17）。ま

た、毎年8月15日の畑開きの際や儀礼的戦争であるティンクに先立って行われる儀礼の際に、アイマラの人び

とは、広場に面した教会の鐘楼（turri mayku）から広場（plasa t'alla）の参集者たちに小さくちぎったパン（qurpa）

や菓子を投げる［Platt 1986:239］。このとき、パン片は豊穣力を備えた液体（＝精液）のメタファーであり、男

性器たる鐘楼から畑すなわち女性器のメタファーである広場／大地に振り撒くことで大地に豊かな実りがもた

らされることを予示する［Platt 1986:239］。同様に、アンデスの山々に発する河川は、太平洋へと流れ下るまで

に流路にあたる大地とそこに暮らす人びとを潤して豊かな実りを育む。毎年の河川の水量を左右するのは、パ

リア・カカのような男神の領域たる山に降る雨季の雨量である。社会の再生産と自然の生命サイクルのいずれ

においても、水には男性的な領域を占める余地があるのである。 

 こうして示された男性性と女性性のいずれをも受容する地上の水の二重性は、天上の水である虹を「双頭の」

ヘビとみなす現代ケチュアの理解にも通じる。また、アマゾンの先住民にもティンビラ（Timbira）が類似した

虹の観念を示す一方、トゥクナ／ティクナ（Tucuna/Ticuna）やカタウィシ（Katawixi）は虹を東の虹と西の虹に、

ムラ（Mura）は上の虹と下の虹に、ヤグア（Yagua）は大きな虹と小さな虹に分ける［レヴィ＝ストロース 2006:349; 



14 
 

時季は概ね、農作物の播種の開始からもっとも雨の多い季節にあたる。そのため、農牧複合型の生業を伝統とす

るこの地域の住民にとって、その星座は季節の移り変わりと生業の段取りを決める目安の一つとなりえた［Urton 

1981］。そうした民族誌に示される先住民の世界観からは、ヘビと天水とのあいだの観念の連合を見出すことが

出来る。 

 同様のヘビと天水との観念連合は、植民地期の記録からも読み取ることができる。たとえば、パチャクティ・

ヤムキ［1992[1613]:231］が伝えるアマロ・トパにまつわる逸話はそうした事例の一つである。ここで、大飢饉

のさなかにあって、奇跡的に得た豊かな収穫を貧しい民に分け与えた人物は注目に値する。なぜなら、それが、

アマロ＝ヘビの名をもつ人物だからである。父王の北方遠征の途上でこのインカ・ユパンキの長子が生まれる

と、ほぼ時を同じくして、首都クスコでは2つの奇跡がおきた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:225］。

その一つはヤウィルカと呼ばれる大蛇の出現で、それこそ彼の名前の由来であるという［Santa Cruz Pachacuti 

Yamqui 1992[1616]:225］。もう一つは2つの彗星で、プティナ（Putina）山方面とワマンガ（Huamanga）方面に

それぞれ流れたその姿は、「翼と耳と尻尾のついた四足獣で、背中には魚の背びれのようなものが生え」た火の

玉のように見えた。その表現は、「アマル/アマロ」のもう一つの訳語である「ドラゴン」を想起させる［Gonzáles 

Holguín 1608; Santo Tomas 1560］。このように、接触期の記録からもヘビと天水とのあいだの連関を指摘できる

のである。 

 アマロ・トパ生誕に関わる奇跡のうち、「彗星」はヘビと水の間にもう一つ別の要素を導入する鍵でもある。

それは「虹（cuichu/cuychi/ccuychi, huayakauri）」である。というのは、アメリカスの先住民諸族のあいだに伝わ

る神話において、虹は、暑すぎる太陽の力を和らげる区切りとして、また彗星は、常闇の世界に光をもたらす区

切りとして、本来区切りのない自然の中に時間という文化を導入する同じ役割を果たし、神話が伝えようとす

る内容次第で、互いに変換可能な要素であるからだ［レヴィ＝ストロース 2007:172–174］（註14）。アマロ・トパ

生誕にまつわる奇跡がその名の由来を示す大蛇の出現だけにとどまらないのは、「彗星」が神話語りの中に区切

りを持ち込む転換素であるだけでなく、虹との置き換えが可能だからである。太陽神殿コリカンチャの内部に

インカが虹に奉じた部屋を設けたことに示されるように、雨を暗示する虹は、インカの世界観において太陽や

月、雷と並ぶ信仰の対象であったが［Garcilazo de la Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI］、雨上がりの陽光（＝太陽）

によって出現するという意味で太陽の御子たる王自身の同族としてその紋章にも用いられた［Garcilazo de la 

Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI］。そのため、王「子」生誕という画期の予兆に虹を用いることで生じる重複を

神話が忌避したのである。しかし彗星と虹の神話的位置づけに気付けば、インカの世界観におけるヘビと虹と

の連関を指摘できる（註15）。虹を巨大な体躯を天空に持ち上げ、両の頭をそれぞれ別の泉に沈めた双頭のヘビと

みなす現代の民族誌はこの連関を確認する［Urton 1981: 115］。 

 天の水に加え、地上の水もヘビと観念的に結びついた。クスコ市街西側のクンティスユへ至る王道が始まる

付近には、「銀のヘビ」（collquemachác-huay）と呼ばれた2本の水路があった［Garcilazo de la Vega 1985[1609]:Lib. 

7, Cap. VIII］。クスコのクンティスユ区域に祀られていた80のワカのうち、9本目のセケ（ceque）の第1のワ

カ（Colquemachacuay）に比定されるそれは［Bauer 1998:129］（註16）、プキン山のふもとに湧いた泉を水源とす

る。水路で市街に供給されたその水は、クスコ近郊の真水のなかで味がよく最上のものと評された［Múrua 

2008[1616]:Lib.3, Cap. X ; Polo de Ondegardo 2017b[ca.1561]:211］。この泉と水路の名称の由来を、インカ・ガルシ

ラソは、「水の白い部分は銀に似て、水路は大地にうねるヘビに似ている」ためと述べる［Garcilazo de la Vega 

1985[1609]: Lib. 7, Cap. VIII］。同様のヘビと河川の観念上の結合はラ・プラタ川にもあてはまる。この河川は、

5本の河川が集まって1本の大河川になった様子をその地域に生息する大蛇に見立て、「ヘビの川（Amarumayu）」

15 
 

と呼ばれたのである［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib.7 Cap. XIII］。こうしてヘビは、川を媒介にして地上を

流れる水とも結びつくのである。 

 
4-3．ヘビの動物ジェンダー再考 
 ヘビと水との間の観念上の連関は、すでに検討したヘビの動物ジェンダーを理解するうえで、新たな問題を

提起する。というのも、現在でも先住民の世界観のなかで、水は「湿」に通じ、女性的領域との結びつきを強く

喚起するからである［Bouysse-Cassagne 1986; Platt 1986］。そうした連関の一例として、ケチュア語において「海」

を指す「mamaccocha/manakocha」をあげることが出来る［Gonzales Holguín 1608］。この語は、湖沼を意味する

「cocha/ccocha/kocha」の語に「mama」の語を接続した複合構造をしているが、「mama」とは一般に「女性」

［Santo Tomas 1560:149］を指すだけでなく、「あらゆる動物の母」［Gonzales Holguín 1608］でもあって、人間

身体を超越した女性性を「海」という概念が内包していることがわかる。水の女性性が「海」だけでなく、さま

ざまな様態にある「水」と関連することはすでに述べた［Gonzales Holguín 1608 また本論の2-2. 3を参照］。こ

れを受け入れるとすれば、水との連関は、ヘビのジェンダーとして女性性を浮上させることになる。 

 ところが、事情はそれほど単純ではない。というのも、先住民の世界観の中に、水と男性性の結びつきを見出

すことも可能だからだ［Salomon 1991:15］。たとえば、ワロチリ手稿本のなかで、無名の記録者は、パリア・カ

カの代わりに息子マカ・ビサ（Maca Uisa）がトパ・インカ・ユパンキ（Topa Inca Yupanqui）に加勢し、インカ

支配に反旗を翻した地域の住民を制圧する神話的場面を記している。マカ・ビサは戦地に到着するとまず丘に

登って穏な雨を呼ぶが、それを見て侮った反徒が戦仕度を始めると、激しい雷雨で彼らの集落全てを崩落させ、

いかづちで敵指導者を撃ち倒し、わずかばかりの生存者を残して反徒ども全てを泥流で流し去る［Salomon and 

Urioste 1991:Cap.23, folio 296[1]］。山の神であるパリア・カカやマカ・ビサは男神とみなされており、水を介し

て振われた暴力的な諸力は男性性を帯びるものと解釈できる［Salomon 1991:15］。 

 水のもう一方の側面すなわち豊穣的側面にも男性性は認められる。例えば、コリカンチャ神殿の黄金の内壁

装飾では、ヘビと関連づけられた虹が、装飾側からみて右側にあたる太陽を頂点とした男性的領域に位置づけ

られた［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:203-204］。降雨のあとの陽光が空気中の水分に屈折されて浮か

び上がる虹は、太陽によって生み出されるという意味において、インカの王族と相同であったからである。王や

王族が自身の紋章に虹を採用する行為を下支えしたその象徴的連関は植民地期に入っても維持された（註17）。ま

た、毎年8月15日の畑開きの際や儀礼的戦争であるティンクに先立って行われる儀礼の際に、アイマラの人び

とは、広場に面した教会の鐘楼（turri mayku）から広場（plasa t'alla）の参集者たちに小さくちぎったパン（qurpa）

や菓子を投げる［Platt 1986:239］。このとき、パン片は豊穣力を備えた液体（＝精液）のメタファーであり、男

性器たる鐘楼から畑すなわち女性器のメタファーである広場／大地に振り撒くことで大地に豊かな実りがもた

らされることを予示する［Platt 1986:239］。同様に、アンデスの山々に発する河川は、太平洋へと流れ下るまで

に流路にあたる大地とそこに暮らす人びとを潤して豊かな実りを育む。毎年の河川の水量を左右するのは、パ

リア・カカのような男神の領域たる山に降る雨季の雨量である。社会の再生産と自然の生命サイクルのいずれ

においても、水には男性的な領域を占める余地があるのである。 

 こうして示された男性性と女性性のいずれをも受容する地上の水の二重性は、天上の水である虹を「双頭の」

ヘビとみなす現代ケチュアの理解にも通じる。また、アマゾンの先住民にもティンビラ（Timbira）が類似した

虹の観念を示す一方、トゥクナ／ティクナ（Tucuna/Ticuna）やカタウィシ（Katawixi）は虹を東の虹と西の虹に、

ムラ（Mura）は上の虹と下の虹に、ヤグア（Yagua）は大きな虹と小さな虹に分ける［レヴィ＝ストロース 2006:349; 



16 
 

1990:33］。 

 さらに、アンデスでは意味論のレベルにおいても虹の二重性を確認できる。例えば、クスコ入城直前のマン

コ・カパックは虹を瑞祥とみなした［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:184］。しかし一般には体内に入り

込み死や災いをもたらすものともみなされており、虹が現れると口や目を閉し、指さすことを慎んだ［Garcilazo 

de la Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI; Murúa 2008[1616]:Lib.2, Cap. XXXIV; Valera 2017[1594]:259］。虹と王族との

あいだに相同性が主張される場合、非インカ、あるいは非王族にあたる社会集団に対して権力者側がこれを忌

諱せよ、という否定的見解を広めることは考えうる。雨上がりの虹として超人間と人間とを仲介する太陽の御

子は、境界領域に起因する神秘性とタブーの対象になりうるからである［ダグラス 2009］。しかしながら、虹

を病気の起源に結びつける神話が、ガイアナからグランチャコ地方に至る非階層的な南アメリカ先住民諸族の

あいだに広く認められることを考慮すると［レヴィ＝ストロース 2006:347-351］、王族との相同性に由来する忌

諱は－仮に背景としてあるとしても－アンデス固有の政治状況のなかで生まれた産物だとみなすことができる。

いずれにせよ、ヘビがどのような意味連鎖の中に位置づけられようとも、あらゆるレベルにおいて二重性が内

包されていることになる。 

 
５．考察 
 
 世界の諸民族のなかには、一部の動物に特段の象徴的価値を置く事例が複数ある。そうした価値の一部は、対

象となる特定の動物がその文化の分類体系に照らして曖昧であることに起因する。コンゴ内陸部に暮らすレレ

（Lele）にとってのセンザンコウ（manis tricuspis）［ダグラス 2009］やニューギニア高地におけるカラム（Karam）

にとってのヒクイドリ（Casuarius spp）（註18）［Bulmer 1967］は、いずれもその生態学的特徴がかれらの動物分

類を逸脱し両義的性格を備えるからこそ、特別な地位を与えられ、ときに儀礼の対象として選択されるのであ

る。 

 プカラ文化における土器装飾規則においてヘビとネコ科動物という「分けられない動物」は、いわば、両義的

動物とみなすことができる。事実、第 4 節に示したように、神話などから読み取れるインカ時代のヘビに付与

されたジェンダー・シンボリズムは、この動物がインカのコスモロジーに照らして両義的性格をもつことを示

しており、チャベスによって示された装飾規則とも矛盾しない。しかし、装飾規則におけるもうひとつの「分け

られない動物」つまりネコ科動物の図像とインカ時代のプーマとジャガーが象徴したジェンダー・シンボリズ

ムのあいだには、同様の直接的相関が見出せなかった。それは、インカ時代には、この2種類の大型ネコ科動物

に異なるジェンダー・シンボリズムが与えられているからである。では、インカ文化における動物のジェンダ

ー・シンボリズムは、プカラ文化の土器装飾規則を理解する参照枠とはなり得ず、本論の分析そのものが無意味

だったのだろうか。 

 この問題を検討するには、まず、プカラ土器に表現されたネコ科動物の同定という課題に取り組む必要があ

る。有斑性の図像を見れば回答は自明に見えるが、この問いはそれほど単純ではない。というのも、プカラ文化

の成立したティティカカ湖北の高地高原はジャガーの自然棲息域の外側にあるからである。確かに広域的な地

域間交流はこの地域にジャガーに関する情報を伝えただろう。1970 年代後半にユネスコ支援のもとで実施され

たプカラ遺跡復元のおりに実施された半地下式広場の発掘調査では、種類や出土点数、出土部位は不明ながら

ネコ科動物が出土しており、これがジャガーであった可能性は皆無ではない［Warwick 2012:Table 5.2］。しかし

ながら、プカラ土器に表現された動物をジャガーには比定できない。なぜなら、土器に表現されたネコ科動物の

17 
 

顔には、ジャガーにはない筋が表現されるからである［Chávez 1992:482］。他方、プーマの可能性は体紋の存在

によって否定される。たしかにプーマの幼獣には体紋があり、成長とともに消失するため、混乱を招く要因にな

るが［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib.8, Cap. XVIII］、あえて幼獣を表現することを意義が見当たらない。ジ

ャガー以外にも、南米に棲息する有斑性のオセロット属（Leopardus spp.）7種のなかにはその棲息範囲がティテ

ィカカ地方の周囲に及ぶ種があり［ハンター 2018］、チュクイト（Chucuito）の現代アイマラは、そうした動物

の毛皮などを儀礼具として利用してもいる［Tschopik 1951:236, 242-243, 275-276］。だが、そのいずれかを土器

装飾のモデルとみなすことは難しい［Chávez 1992:481-484］。豊かな森林地帯を主な棲息域とし、標高3500m以

上の冷涼で植生の貧弱な環境に適応できないオセロット（L. pardalis）やマーゲイ（L. wiedii）、ジョフロイキャ

ット（L. geoffroyi）の顔紋に類似した頭部造形がプカラ土器に認められる一方、脚部表現の大半には自然界のネ

コ科動物には認められない縞が踵に描かれるほか、一部の体紋表現は現実には存在しないからである［Chávez 

1992:481-484］。 

 だが、仮にインカ時代の人びとがプーマとジャガーに付与したジェンダーが「分けられない」理由の思考軸と

なる場合、数多い種のなかから「考えるに適した」［レヴィ＝ストロース 2000］モデルを抽出することはでき

る。それが、パンパスキャット（L. colocolo）とアンデスキャット（L. jacobita）である。これら２種は、これま

で分析してきた大型ネコ科動物２種と興味深い関係にある。アルティプラノの生態学的条件が「斑紋のあるプ

ーマ」や「高地性ジャガー」の存在を許さない一方で、両者はジャガーのような体紋を持ちながらプカラ遺跡周

辺の高地環境に適応した種だからである。つまり、それらは生態学的に見てプーマ性とジャガー性を備えてい

るのである。と同時に、この事実は「分けられない」理由を検討するうえで重要な意味をもつ。というのも、プ

ーマが象徴する男性性とジャガーが象徴する非男性性のいずれをも引き受ける器としての役割をそれらの動物

が果たしうるからだ。パンパスキャットやアンデスキャットは、プカラ文化におけるネコ科動物が二元的ジェ

ンダーに基づいた装飾規則を逸脱して「分けられない」理由、むしろ「分かれない」積極的理由のモデルとなり

得る。いわば、インカ時代のプーマやジャガーとプカラ文化のネコ科動物との関係は、ジェンダー・シンボリズ

ムという点において神話的変形の関係にあると理解できるのである。 

 いっぽう、両義的動物に関する文化人類学的議論にたちもどると、「分けられない動物」の問題は、プカラの

図像学的研究にあたらしい視点を提供する。というのも、そうした動物たちはその両義性ゆえに、本来的に無区

分な自然を体系的に秩序だって把握するために人間が考案した分類体系［リーチ 1976］を破壊し、ときに刷新

する力を有するからである。逆にいえば、そうした境界的存在を制御することが分類体系を守ることであり、そ

れゆえに両義的動物は禁忌の対象となってきた［ダグラス 2009; ターナー 1981］。 

 その意味で、プカラの土器装飾規則が二元的ジェンダーという思考軸をもとに成立する理由は、「ネコ科動物

－男性」や「アルパカを伴う女性」という超人間的存在よりも、むしろ「分けられない動物」にあると主張する

ことができる。二元的ジェンダーという思考軸は、アンデスの先住民にとって、社会生活の基本単位となる伝統

的親族集団アイユのあり方と深く関わる。特に婚姻は、平行出自の原理を通じて継承した自身の財産や権利、義

務にたいする裁量権を保持する新郎と新婦だけでなく、その 2 つの親族同士を対等なかたちで結びつけ、相互

に補完と依存の関係を構築する［Isbell 1976; Platt 1986］。他方で、その二元的な思考軸はジェンダー間の差異を

含む。しかしその非相同性こそが相互の補完と依存を生む。このような互いに対立しながらも補いあう諸力が

現実を作り上げる相補的対立（complementary opposition/opposite）は、インカ時代においてもコスモロジーや儀

礼、社会組織のあり方に深く浸透していた重要な根本原理であり［Rostworowski 1983; シルバーブラット 2001; 

Zuidema 1977］、形成期にまで遡りうる観念とされている［Burger and Salazar-Burger 1993; Netherly and Dillehay 



16 
 

1990:33］。 

 さらに、アンデスでは意味論のレベルにおいても虹の二重性を確認できる。例えば、クスコ入城直前のマン

コ・カパックは虹を瑞祥とみなした［Santa Cruz Pachacuti Yamqui 1992[1616]:184］。しかし一般には体内に入り

込み死や災いをもたらすものともみなされており、虹が現れると口や目を閉し、指さすことを慎んだ［Garcilazo 

de la Vega 1985[1609]:Lib.3, Cap. XXI; Murúa 2008[1616]:Lib.2, Cap. XXXIV; Valera 2017[1594]:259］。虹と王族との

あいだに相同性が主張される場合、非インカ、あるいは非王族にあたる社会集団に対して権力者側がこれを忌

諱せよ、という否定的見解を広めることは考えうる。雨上がりの虹として超人間と人間とを仲介する太陽の御

子は、境界領域に起因する神秘性とタブーの対象になりうるからである［ダグラス 2009］。しかしながら、虹

を病気の起源に結びつける神話が、ガイアナからグランチャコ地方に至る非階層的な南アメリカ先住民諸族の

あいだに広く認められることを考慮すると［レヴィ＝ストロース 2006:347-351］、王族との相同性に由来する忌

諱は－仮に背景としてあるとしても－アンデス固有の政治状況のなかで生まれた産物だとみなすことができる。

いずれにせよ、ヘビがどのような意味連鎖の中に位置づけられようとも、あらゆるレベルにおいて二重性が内

包されていることになる。 

 
５．考察 
 
 世界の諸民族のなかには、一部の動物に特段の象徴的価値を置く事例が複数ある。そうした価値の一部は、対

象となる特定の動物がその文化の分類体系に照らして曖昧であることに起因する。コンゴ内陸部に暮らすレレ

（Lele）にとってのセンザンコウ（manis tricuspis）［ダグラス 2009］やニューギニア高地におけるカラム（Karam）

にとってのヒクイドリ（Casuarius spp）（註18）［Bulmer 1967］は、いずれもその生態学的特徴がかれらの動物分

類を逸脱し両義的性格を備えるからこそ、特別な地位を与えられ、ときに儀礼の対象として選択されるのであ

る。 

 プカラ文化における土器装飾規則においてヘビとネコ科動物という「分けられない動物」は、いわば、両義的

動物とみなすことができる。事実、第 4 節に示したように、神話などから読み取れるインカ時代のヘビに付与

されたジェンダー・シンボリズムは、この動物がインカのコスモロジーに照らして両義的性格をもつことを示

しており、チャベスによって示された装飾規則とも矛盾しない。しかし、装飾規則におけるもうひとつの「分け

られない動物」つまりネコ科動物の図像とインカ時代のプーマとジャガーが象徴したジェンダー・シンボリズ

ムのあいだには、同様の直接的相関が見出せなかった。それは、インカ時代には、この2種類の大型ネコ科動物

に異なるジェンダー・シンボリズムが与えられているからである。では、インカ文化における動物のジェンダ

ー・シンボリズムは、プカラ文化の土器装飾規則を理解する参照枠とはなり得ず、本論の分析そのものが無意味

だったのだろうか。 

 この問題を検討するには、まず、プカラ土器に表現されたネコ科動物の同定という課題に取り組む必要があ

る。有斑性の図像を見れば回答は自明に見えるが、この問いはそれほど単純ではない。というのも、プカラ文化

の成立したティティカカ湖北の高地高原はジャガーの自然棲息域の外側にあるからである。確かに広域的な地

域間交流はこの地域にジャガーに関する情報を伝えただろう。1970 年代後半にユネスコ支援のもとで実施され

たプカラ遺跡復元のおりに実施された半地下式広場の発掘調査では、種類や出土点数、出土部位は不明ながら

ネコ科動物が出土しており、これがジャガーであった可能性は皆無ではない［Warwick 2012:Table 5.2］。しかし

ながら、プカラ土器に表現された動物をジャガーには比定できない。なぜなら、土器に表現されたネコ科動物の

17 
 

顔には、ジャガーにはない筋が表現されるからである［Chávez 1992:482］。他方、プーマの可能性は体紋の存在

によって否定される。たしかにプーマの幼獣には体紋があり、成長とともに消失するため、混乱を招く要因にな

るが［Garcilaso de la Vega 1985[1609]:Lib.8, Cap. XVIII］、あえて幼獣を表現することを意義が見当たらない。ジ

ャガー以外にも、南米に棲息する有斑性のオセロット属（Leopardus spp.）7種のなかにはその棲息範囲がティテ

ィカカ地方の周囲に及ぶ種があり［ハンター 2018］、チュクイト（Chucuito）の現代アイマラは、そうした動物

の毛皮などを儀礼具として利用してもいる［Tschopik 1951:236, 242-243, 275-276］。だが、そのいずれかを土器

装飾のモデルとみなすことは難しい［Chávez 1992:481-484］。豊かな森林地帯を主な棲息域とし、標高3500m以

上の冷涼で植生の貧弱な環境に適応できないオセロット（L. pardalis）やマーゲイ（L. wiedii）、ジョフロイキャ

ット（L. geoffroyi）の顔紋に類似した頭部造形がプカラ土器に認められる一方、脚部表現の大半には自然界のネ

コ科動物には認められない縞が踵に描かれるほか、一部の体紋表現は現実には存在しないからである［Chávez 

1992:481-484］。 

 だが、仮にインカ時代の人びとがプーマとジャガーに付与したジェンダーが「分けられない」理由の思考軸と

なる場合、数多い種のなかから「考えるに適した」［レヴィ＝ストロース 2000］モデルを抽出することはでき

る。それが、パンパスキャット（L. colocolo）とアンデスキャット（L. jacobita）である。これら２種は、これま

で分析してきた大型ネコ科動物２種と興味深い関係にある。アルティプラノの生態学的条件が「斑紋のあるプ

ーマ」や「高地性ジャガー」の存在を許さない一方で、両者はジャガーのような体紋を持ちながらプカラ遺跡周

辺の高地環境に適応した種だからである。つまり、それらは生態学的に見てプーマ性とジャガー性を備えてい

るのである。と同時に、この事実は「分けられない」理由を検討するうえで重要な意味をもつ。というのも、プ

ーマが象徴する男性性とジャガーが象徴する非男性性のいずれをも引き受ける器としての役割をそれらの動物

が果たしうるからだ。パンパスキャットやアンデスキャットは、プカラ文化におけるネコ科動物が二元的ジェ

ンダーに基づいた装飾規則を逸脱して「分けられない」理由、むしろ「分かれない」積極的理由のモデルとなり

得る。いわば、インカ時代のプーマやジャガーとプカラ文化のネコ科動物との関係は、ジェンダー・シンボリズ

ムという点において神話的変形の関係にあると理解できるのである。 

 いっぽう、両義的動物に関する文化人類学的議論にたちもどると、「分けられない動物」の問題は、プカラの

図像学的研究にあたらしい視点を提供する。というのも、そうした動物たちはその両義性ゆえに、本来的に無区

分な自然を体系的に秩序だって把握するために人間が考案した分類体系［リーチ 1976］を破壊し、ときに刷新

する力を有するからである。逆にいえば、そうした境界的存在を制御することが分類体系を守ることであり、そ

れゆえに両義的動物は禁忌の対象となってきた［ダグラス 2009; ターナー 1981］。 

 その意味で、プカラの土器装飾規則が二元的ジェンダーという思考軸をもとに成立する理由は、「ネコ科動物

－男性」や「アルパカを伴う女性」という超人間的存在よりも、むしろ「分けられない動物」にあると主張する

ことができる。二元的ジェンダーという思考軸は、アンデスの先住民にとって、社会生活の基本単位となる伝統

的親族集団アイユのあり方と深く関わる。特に婚姻は、平行出自の原理を通じて継承した自身の財産や権利、義

務にたいする裁量権を保持する新郎と新婦だけでなく、その 2 つの親族同士を対等なかたちで結びつけ、相互

に補完と依存の関係を構築する［Isbell 1976; Platt 1986］。他方で、その二元的な思考軸はジェンダー間の差異を

含む。しかしその非相同性こそが相互の補完と依存を生む。このような互いに対立しながらも補いあう諸力が

現実を作り上げる相補的対立（complementary opposition/opposite）は、インカ時代においてもコスモロジーや儀

礼、社会組織のあり方に深く浸透していた重要な根本原理であり［Rostworowski 1983; シルバーブラット 2001; 

Zuidema 1977］、形成期にまで遡りうる観念とされている［Burger and Salazar-Burger 1993; Netherly and Dillehay 



18 
 

1986; Isbell 1978］。しかし人間の身体を二元的思考の根本的メタファーとするとき［Classen 1993］、左右の結合

にあたって対立を解消する重要な役割を担うのは胴部である。本論に即せば、人間の胴部と同じ役割を担うの

は「分けられない動物」である。事実、頭飾りや胸部の意匠として「ネコ科動物－男性」と直接的に結びつくネ

コ科動物とヘビが内在させる非男性性は（図１を参照）、「アルパカを伴う女性」とのあいだに親和的関係を成

立させる要素になる。双分性をなす二つの要素は非相同であると同時に、対立と相補の関係にある。社会的にで

あれ象徴的にであれ、この関係はケチュア語の「チャウピ（chaupi）」やアイマラ語の「タイピ（taypi）」とい

う中間的領域を介して調整され、全体性と階層性という双分構造の二局面のあいだに均衡を生み出す［Bouysse-

Cassagne 1986］。プカラの土器装飾規則が二元的ジェンダーという思考軸をもとに成立するとすれば、その均衡

を担うのは「分けられない動物」なのである。 

 
６．結論 
 
 プカラ研究において、土器装飾規則上の「分けられない動物」の生成は付随的現象と捉えられてきた。ティワ

ナク文化やワリ文化において完成をみる「正面向きの神」の成立過程を理解するうえでプカラ文化にも注目が

集まっているものの、その視線は地方プカラ様式の織物に表された一連の「杖の女神」像に注がれている。高地

プカラの文化体系と地方プカラの文化体系の関係、とくにその世界観の関係は今後の資料の蓄積をまたなけれ

ばならない。しかし、本稿において示したのは、その世界観の理解には「正面向きの神」の原型を探求するだけ

では不十分であるという事実である。プカラの世界観において二元的ジェンダーという思考軸に則った土器装

飾規則を成立させたのは、SAIS研究において注目されてきた2つの人物図像ではなく、むしろ「分けられない

動物」である。「万物は男女［の結合］（Tukuy ima qhariwarmi）」［Platt 1986:241］なのだとすれば、プカラ文

化において注目すべきも、ジェンダーを思考軸としたその結合が如何に実現されうるか、という点になる。「分

けられない動物」たちはまさにその結合を作り出しているのであり、規則からの単なる逸脱であるどころか、ま

さにその結合を実現させるためになくてはならない要素なのである。 

 
【謝辞】 

 本稿の完成は、その不足を指摘し、繰り返し的確で丁寧な助言を寄せていただいた 2 名の査読者にその多く

を負っている。ここに記して感謝申しあげる。 

 

註 
（註1）接触期から20世紀までのペルーの神話構造については、レスカニェレ［1983[1973]］も参照されたい。 

（註2）聖なるもの。雪山や泉、大木や大岩などの自然物から遺跡、祖先のミイラまでを含む。 

（註3）耳朶に耳飾りをはめ込むことはインカ貴族の特権であった。 

（註4）パチャクティ・ヤムキは［2000[1616]:91］、カヨ、ワリナといった頌歌の創作とともに、太鼓の製作を

マイタ・カパック（Mayta Capac）の功績としている。このカヨは、モリナのいうコヨであると思われる。 

（註5）このプーマの毛皮についてモリナとコボは詳細に記しているが、コボによれば、プーマとしての姿をと

どめるため、頭部は頭蓋骨をくり抜いたあとで、その耳の部分や口の部分に金で作った耳飾りや歯牙を

嵌めこみ、頭蓋骨の代わりに口の開いた金の器を埋め込んだ。また、四肢には金の輪が嵌められていた。

プーマの首から上がそれを纏う者の頭上に突き出るように、そして体の部分が背中側に流れるようにし

19 
 

て、太鼓奏者はその毛皮を着こなした［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］。 

（註6）コボもモリナを情報源とすると思われる同様の記述を残している［Cobo 1964[1653]:78］。 

（註 7）インカ・ロカの残虐さと怠惰ぶりについては、他にサルミエント・デ・ガンボアが伝えているものの

［Sarmiento de Gamboa 1907[15]:62-63］、ジャガーへの変身とアンティスユ征服については触れられてい

ない。 

（註8）ただし、綴りはChhunchuである。 

（註 9）ケチュア語でタワンティンスユと呼ばれるインカ帝国は、チンチャイスユ 、アンティスユ、コリャス

ユ（Collasuyu）、クンティスユ（Cuntisuyu）の４つの地方からなっていた。 

（註10）なお、アンティスユの紋章では消失している盾の分割線も、チンチャイスユの紋章ではワマン・ポマ・

チャワが右手に掲げていた槍に置き換わっている。 

（註11）The Reptile Database［http://www.reptile-database.org］および IUCN Red List［https://www.iucnredlist.org］

による。2022年7月6日閲覧。 

（註12）ムルアは、クシ・チンボ・ママ・ミカイ（Cusi Chimbo Mama Micay）とママ・ユント・コヤ（Mama Yunto 

Coya）の伴侶であるインカ・ロカとビラコチャ・インカの王章をヘビと関連づけていない一方で、マイ

タ・カパックと王妃チンポ・ウルマ（Chimpo Urma）およびカパック・ユパンキ（Capac Yupanqui）と王

妃チンポ・オクリョ（Chimpo Ocullo）の肖像には同じ徽章を付している［Murúa 2004］。王と王妃の徽

章が同一だとすれば、インカ・ロカおよびビラコチャ・インカの王章にもヘビが関わった可能性はある。 

（註13）例えば、ブラス・バレラは、A otras estrellas, como diversos signos del Zodíaco, daban diversos oficios, para que 

criasen, guardasen y sustentasen, unos del ganado ovejuno, otros a los leones, otros a las serpientes, otros a las plantas, 

y así las demás cosas.と述べている［Blas Valera 2017[1594]:218］。またムルアも、Los que vivían en las montañas 

y lugares de arboleda, adoraban…otra que llaman machacuay, que predomina sobre las serpientes y culebras, para que 

no les hiciesen mal…と述べている［Murúa 2004:Lib. 2, Cap. XXVIII］。 

（註 14）パチャクティ・ヤムキが遺した記述においても、「奇跡」のくだりは、インカ・ユパンキの長征のさ

なか（アメリカスの神話における「太陽と月の長い旅」を思わせる）、アマロ・トパの生誕の直後、老

父ビラコチャの死の直前に置かれている。植民地期初期の記録者たちによれば、彗星は大きな画期の予

兆とみなされた［例えば、Garcilaso de la Vega 1985b [1609]:Lib.9, Cap.XV］。 

（註 15）加えて、アメリカス先住民諸族の神話において、虹と天の川との間に対立関係を見出せる事実もまた

重要である。というのも、本節冒頭で述べたように、インカの時代に崇められた「Machacuay」の星座が

現代と同じように天の川の暗黒星雲であったならば、両者は天水との関係で相同をなすだけでなく、彗

星と天の川が同様に区切りを導入する役割を果たすという意味においても、相同だからである。 

（註16）クスコ市街には328を数えたワカは、太陽神殿コリカンチャから放射状に伸びると想像された41本の

セケ（Ceque）線上に位置付けられていた。 

（註17）1545年、インカ貴族ドン・フアン・ティトゥ・トゥパク・アマル（Don Juan Titu Tupac Amaru）は、カ

ルロス5世からスペイン式の個人紋章を授与された。それは、上下に分割した盾内の上方区画に、双頭

の鷲とそれを覆う虹、その両端に垂直に垂れ下がる二匹の蛇を描いたものである［Anónimo 1951］。 

（註18）バルマーは、種の同定に至っていない。 

 
 



18 
 

1986; Isbell 1978］。しかし人間の身体を二元的思考の根本的メタファーとするとき［Classen 1993］、左右の結合

にあたって対立を解消する重要な役割を担うのは胴部である。本論に即せば、人間の胴部と同じ役割を担うの

は「分けられない動物」である。事実、頭飾りや胸部の意匠として「ネコ科動物－男性」と直接的に結びつくネ

コ科動物とヘビが内在させる非男性性は（図１を参照）、「アルパカを伴う女性」とのあいだに親和的関係を成

立させる要素になる。双分性をなす二つの要素は非相同であると同時に、対立と相補の関係にある。社会的にで

あれ象徴的にであれ、この関係はケチュア語の「チャウピ（chaupi）」やアイマラ語の「タイピ（taypi）」とい

う中間的領域を介して調整され、全体性と階層性という双分構造の二局面のあいだに均衡を生み出す［Bouysse-

Cassagne 1986］。プカラの土器装飾規則が二元的ジェンダーという思考軸をもとに成立するとすれば、その均衡

を担うのは「分けられない動物」なのである。 

 
６．結論 
 
 プカラ研究において、土器装飾規則上の「分けられない動物」の生成は付随的現象と捉えられてきた。ティワ

ナク文化やワリ文化において完成をみる「正面向きの神」の成立過程を理解するうえでプカラ文化にも注目が

集まっているものの、その視線は地方プカラ様式の織物に表された一連の「杖の女神」像に注がれている。高地

プカラの文化体系と地方プカラの文化体系の関係、とくにその世界観の関係は今後の資料の蓄積をまたなけれ

ばならない。しかし、本稿において示したのは、その世界観の理解には「正面向きの神」の原型を探求するだけ

では不十分であるという事実である。プカラの世界観において二元的ジェンダーという思考軸に則った土器装

飾規則を成立させたのは、SAIS研究において注目されてきた2つの人物図像ではなく、むしろ「分けられない

動物」である。「万物は男女［の結合］（Tukuy ima qhariwarmi）」［Platt 1986:241］なのだとすれば、プカラ文

化において注目すべきも、ジェンダーを思考軸としたその結合が如何に実現されうるか、という点になる。「分

けられない動物」たちはまさにその結合を作り出しているのであり、規則からの単なる逸脱であるどころか、ま

さにその結合を実現させるためになくてはならない要素なのである。 

 
【謝辞】 

 本稿の完成は、その不足を指摘し、繰り返し的確で丁寧な助言を寄せていただいた 2 名の査読者にその多く

を負っている。ここに記して感謝申しあげる。 

 

註 
（註1）接触期から20世紀までのペルーの神話構造については、レスカニェレ［1983[1973]］も参照されたい。 

（註2）聖なるもの。雪山や泉、大木や大岩などの自然物から遺跡、祖先のミイラまでを含む。 

（註3）耳朶に耳飾りをはめ込むことはインカ貴族の特権であった。 

（註4）パチャクティ・ヤムキは［2000[1616]:91］、カヨ、ワリナといった頌歌の創作とともに、太鼓の製作を

マイタ・カパック（Mayta Capac）の功績としている。このカヨは、モリナのいうコヨであると思われる。 

（註5）このプーマの毛皮についてモリナとコボは詳細に記しているが、コボによれば、プーマとしての姿をと

どめるため、頭部は頭蓋骨をくり抜いたあとで、その耳の部分や口の部分に金で作った耳飾りや歯牙を

嵌めこみ、頭蓋骨の代わりに口の開いた金の器を埋め込んだ。また、四肢には金の輪が嵌められていた。

プーマの首から上がそれを纏う者の頭上に突き出るように、そして体の部分が背中側に流れるようにし

19 
 

て、太鼓奏者はその毛皮を着こなした［Cobo 1964[1653]:Lib.13, Cap. XXV］。 

（註6）コボもモリナを情報源とすると思われる同様の記述を残している［Cobo 1964[1653]:78］。 

（註 7）インカ・ロカの残虐さと怠惰ぶりについては、他にサルミエント・デ・ガンボアが伝えているものの

［Sarmiento de Gamboa 1907[15]:62-63］、ジャガーへの変身とアンティスユ征服については触れられてい

ない。 

（註8）ただし、綴りはChhunchuである。 

（註 9）ケチュア語でタワンティンスユと呼ばれるインカ帝国は、チンチャイスユ 、アンティスユ、コリャス

ユ（Collasuyu）、クンティスユ（Cuntisuyu）の４つの地方からなっていた。 

（註10）なお、アンティスユの紋章では消失している盾の分割線も、チンチャイスユの紋章ではワマン・ポマ・

チャワが右手に掲げていた槍に置き換わっている。 

（註11）The Reptile Database［http://www.reptile-database.org］および IUCN Red List［https://www.iucnredlist.org］

による。2022年7月6日閲覧。 

（註12）ムルアは、クシ・チンボ・ママ・ミカイ（Cusi Chimbo Mama Micay）とママ・ユント・コヤ（Mama Yunto 

Coya）の伴侶であるインカ・ロカとビラコチャ・インカの王章をヘビと関連づけていない一方で、マイ

タ・カパックと王妃チンポ・ウルマ（Chimpo Urma）およびカパック・ユパンキ（Capac Yupanqui）と王

妃チンポ・オクリョ（Chimpo Ocullo）の肖像には同じ徽章を付している［Murúa 2004］。王と王妃の徽

章が同一だとすれば、インカ・ロカおよびビラコチャ・インカの王章にもヘビが関わった可能性はある。 

（註13）例えば、ブラス・バレラは、A otras estrellas, como diversos signos del Zodíaco, daban diversos oficios, para que 

criasen, guardasen y sustentasen, unos del ganado ovejuno, otros a los leones, otros a las serpientes, otros a las plantas, 

y así las demás cosas.と述べている［Blas Valera 2017[1594]:218］。またムルアも、Los que vivían en las montañas 

y lugares de arboleda, adoraban…otra que llaman machacuay, que predomina sobre las serpientes y culebras, para que 

no les hiciesen mal…と述べている［Murúa 2004:Lib. 2, Cap. XXVIII］。 

（註 14）パチャクティ・ヤムキが遺した記述においても、「奇跡」のくだりは、インカ・ユパンキの長征のさ

なか（アメリカスの神話における「太陽と月の長い旅」を思わせる）、アマロ・トパの生誕の直後、老

父ビラコチャの死の直前に置かれている。植民地期初期の記録者たちによれば、彗星は大きな画期の予

兆とみなされた［例えば、Garcilaso de la Vega 1985b [1609]:Lib.9, Cap.XV］。 

（註 15）加えて、アメリカス先住民諸族の神話において、虹と天の川との間に対立関係を見出せる事実もまた

重要である。というのも、本節冒頭で述べたように、インカの時代に崇められた「Machacuay」の星座が

現代と同じように天の川の暗黒星雲であったならば、両者は天水との関係で相同をなすだけでなく、彗

星と天の川が同様に区切りを導入する役割を果たすという意味においても、相同だからである。 

（註16）クスコ市街には328を数えたワカは、太陽神殿コリカンチャから放射状に伸びると想像された41本の

セケ（Ceque）線上に位置付けられていた。 

（註17）1545年、インカ貴族ドン・フアン・ティトゥ・トゥパク・アマル（Don Juan Titu Tupac Amaru）は、カ

ルロス5世からスペイン式の個人紋章を授与された。それは、上下に分割した盾内の上方区画に、双頭

の鷲とそれを覆う虹、その両端に垂直に垂れ下がる二匹の蛇を描いたものである［Anónimo 1951］。 

（註18）バルマーは、種の同定に至っていない。 

 
 



20 
 

参照文献 
 

Alva, Walter, and Christopher B. Donnan 

 1993 Royal Tombs of Sipan. Fowler Museum of Cultural History. Los Angeles, CA. 

Albornoz, Cristóbal de 

 1989[1581-584] La instrucción para descubrir todas las guacas del Pirú y sus camayos y haziendas. (edición de Henrique 

Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, Madrid. 

Anónimo 

 1951 Escudo nobiliario de los Tupac Amaru. Revista del Archivo Histórico del Cusco 2:393-398. 

Baitzel, Sarah I., and David E. Trigo Rodríguez 

 2019 The Tiwanaku Camelid Sacrificer: Origins and transformations of animal iconography in the context of Middle 

Horizon (A.D. 400–1100) state expansion. Ñawpa Pacha 39(1):31-56.  

Bauer, Brian 

 1998 The Sacred Landscape of the Inca: The Cusco Ceque System. University of Texas Press, Austin. 

Bertonio, Ludovico 

 1879[1612] Vocabulario de la lengua aymara: Tomo I y II. B.G. Teubner, Leipzig. 

Bocanegra, Juan Pérez de  

 1631 Ritual formulario e institucion de curas. Lima. 

Bouysse-Cassagne, Thérèse 

 1986 Urco and Uma: Aymara concepts of Space. In Anthropological History of Andean Polities, edited by J. V. Murra, N. 

Wachtel, and J. Revel, pp.201-227, Cambridge University Press, Cambridge. 

Bulmer, Ralph 

 1967 Why is the Cassowary Not a Bird? A Problem of Zoological Taxonomy Among the Karam of the New Guinea 

Highlands. Man. New Series 2(1):5-25. 

Burger Richard L., and Lucy Salazar-Burger 

 1993 The Place of Dual Organization in Early Andean Ceremonialism: A Comparative Review. In El mundo ceremonial 

andino, edited by L. Millones and Y. Onuki, pp.97-116, National Museum of Ethnology, Senri. 

Calancha, Antonio de la 

 1639 Coronica Moralizada del Orden de San Avgvstin en el Perv, con Svcesos egenplares en esta Monarqvia. Barcelona. 

Capoche, Luis 

 1959[1585] Relación General De La Villa Imperial De Potosí. Real Academia Española, Madrid. 

Chávez, Sergio 

 1992 The Conventionalized Rules in Pucara Pottery Technology and Iconography: Implications for Socio-Political 

Developments in the Northern Lake Titicaca Basin. Unpublished Ph.D. Dissertation, Department of Anthropology, 

Michigan State University, Michigan. 

 2002 Identification of the Camelid Woman and Feline Man Themes, Motifs, and Designs in Pucara Style Pottery, In 

Andean Archaeology II: Art, Landscape, and Society, edited by H. Silverman and W. H. Isbell, pp.35-69, Kluwer 

Academic/Plenum Publishers, New York. 

21 
 

Cieza de León, Pedro de 

 2005[1553] Crónica del Perú: El señoris de los incas. Biblioteca Ayacucho, Caracas, Venezuela.（『インカ帝国地誌』

および『インカ帝国史』、増田義郎訳、岩波書店、2006-2007年） 

Classen, Constance 

 1993 Inca Cosmology and the Human Body. University of Utah Press, Salt Lake City. 

Cordy-Collins, Alana 

 2001 Decapitation in Cupisnique and Early Moche Societies. In Ritual Sacrifice in Ancient Peru, edited by Elizabeth P. 

Benson, and Anita G. Cook, pp.21-33, University of Texas Press, Austin, TX. 

Cobo, Bernabe 

 1964[1653] Historia del nuevo mundo. Real Academia Española, Madrid. 

Dean Carolyn 

 2001 Andean Androgyny and the Making of Men. In Gender in Pre-Hispanic America, edited by C. F. Klein, pp.143-182, 

Dumbarton Oaks Research Library and Collection, Washington D.C.. 

Douglas, Mary 

 2009[1966] Purity and Danger : An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Routledge, London and New York.

（『汚穢と禁忌』、塚本利明訳、筑摩書房） 

Fernandez, Eduardo G. 

 1988 Development or cultural affirmation in the Andes? In The spirit of regeneration: Andean cultures confronting western 

notions of development, edited by F. Apfeel- Marglin, pp.124-139, London: Zed Books.  

Garcilaso de la Vega, Inca 

 1985[1609] Comentarios Reales de los incas. Biblioteca Ayacucho, Caracas, Venezuela.（『インカ皇統記１〜４』、

牛島信明訳、岩波書店、2006年） 

Gonzáles Holguín, Diego 

 1608 Vocabulario de la lengua general de todo el Peru llamada lengua Qquichua, o del Inca. imprenta por Francisco del 

Canto, Lima. 

Guaman Poma de Ayala, Felipe 

 1615 Nueva corónica y buen gobierno. http://www5.kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/frontpage.htm 

Horswell, Michael J. 

 2003 Toward an Andean Theory of Ritual Same-Sex Sexuality and Third-Gender Subjectivity. In Infamous Desire: Male 

Homosexuality in Colonial Latin America, edited by P. Sigal, pp.25-69, University of Chicago Press, Chicago. 

Hunter, Luke 

 2018[2015] Wild Cats of the World. Bloomsbury Publishing, London.（『野生ネコの教科書』、山上佳子訳、エク

スナレッジ） 

Isbell, Billie J. 

 1976 La otra mitad esencial: Un estudio de complementariedad sexual andina. Estudios Andinos 5(1):37-56. 

Isbell, William H. 

 1978 Cosmological Order Expressed in Prehistoric Ceremonial Centers. In Actes du XLII Congrès International des 

Américanistes, Volume IV, edited by Société des Américanistes, Paris, pp.269-297, Société des Américanistes, Paris. 



20 
 

参照文献 
 

Alva, Walter, and Christopher B. Donnan 

 1993 Royal Tombs of Sipan. Fowler Museum of Cultural History. Los Angeles, CA. 

Albornoz, Cristóbal de 

 1989[1581-584] La instrucción para descubrir todas las guacas del Pirú y sus camayos y haziendas. (edición de Henrique 

Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, Madrid. 

Anónimo 

 1951 Escudo nobiliario de los Tupac Amaru. Revista del Archivo Histórico del Cusco 2:393-398. 

Baitzel, Sarah I., and David E. Trigo Rodríguez 

 2019 The Tiwanaku Camelid Sacrificer: Origins and transformations of animal iconography in the context of Middle 

Horizon (A.D. 400–1100) state expansion. Ñawpa Pacha 39(1):31-56.  

Bauer, Brian 

 1998 The Sacred Landscape of the Inca: The Cusco Ceque System. University of Texas Press, Austin. 

Bertonio, Ludovico 

 1879[1612] Vocabulario de la lengua aymara: Tomo I y II. B.G. Teubner, Leipzig. 

Bocanegra, Juan Pérez de  

 1631 Ritual formulario e institucion de curas. Lima. 

Bouysse-Cassagne, Thérèse 

 1986 Urco and Uma: Aymara concepts of Space. In Anthropological History of Andean Polities, edited by J. V. Murra, N. 

Wachtel, and J. Revel, pp.201-227, Cambridge University Press, Cambridge. 

Bulmer, Ralph 

 1967 Why is the Cassowary Not a Bird? A Problem of Zoological Taxonomy Among the Karam of the New Guinea 

Highlands. Man. New Series 2(1):5-25. 

Burger Richard L., and Lucy Salazar-Burger 

 1993 The Place of Dual Organization in Early Andean Ceremonialism: A Comparative Review. In El mundo ceremonial 

andino, edited by L. Millones and Y. Onuki, pp.97-116, National Museum of Ethnology, Senri. 

Calancha, Antonio de la 

 1639 Coronica Moralizada del Orden de San Avgvstin en el Perv, con Svcesos egenplares en esta Monarqvia. Barcelona. 

Capoche, Luis 

 1959[1585] Relación General De La Villa Imperial De Potosí. Real Academia Española, Madrid. 

Chávez, Sergio 

 1992 The Conventionalized Rules in Pucara Pottery Technology and Iconography: Implications for Socio-Political 

Developments in the Northern Lake Titicaca Basin. Unpublished Ph.D. Dissertation, Department of Anthropology, 

Michigan State University, Michigan. 

 2002 Identification of the Camelid Woman and Feline Man Themes, Motifs, and Designs in Pucara Style Pottery, In 

Andean Archaeology II: Art, Landscape, and Society, edited by H. Silverman and W. H. Isbell, pp.35-69, Kluwer 

Academic/Plenum Publishers, New York. 

21 
 

Cieza de León, Pedro de 

 2005[1553] Crónica del Perú: El señoris de los incas. Biblioteca Ayacucho, Caracas, Venezuela.（『インカ帝国地誌』

および『インカ帝国史』、増田義郎訳、岩波書店、2006-2007年） 

Classen, Constance 

 1993 Inca Cosmology and the Human Body. University of Utah Press, Salt Lake City. 

Cordy-Collins, Alana 

 2001 Decapitation in Cupisnique and Early Moche Societies. In Ritual Sacrifice in Ancient Peru, edited by Elizabeth P. 

Benson, and Anita G. Cook, pp.21-33, University of Texas Press, Austin, TX. 

Cobo, Bernabe 

 1964[1653] Historia del nuevo mundo. Real Academia Española, Madrid. 

Dean Carolyn 

 2001 Andean Androgyny and the Making of Men. In Gender in Pre-Hispanic America, edited by C. F. Klein, pp.143-182, 

Dumbarton Oaks Research Library and Collection, Washington D.C.. 

Douglas, Mary 

 2009[1966] Purity and Danger : An Analysis of Concepts of Pollution and Taboo. Routledge, London and New York.

（『汚穢と禁忌』、塚本利明訳、筑摩書房） 

Fernandez, Eduardo G. 

 1988 Development or cultural affirmation in the Andes? In The spirit of regeneration: Andean cultures confronting western 

notions of development, edited by F. Apfeel- Marglin, pp.124-139, London: Zed Books.  

Garcilaso de la Vega, Inca 

 1985[1609] Comentarios Reales de los incas. Biblioteca Ayacucho, Caracas, Venezuela.（『インカ皇統記１〜４』、

牛島信明訳、岩波書店、2006年） 

Gonzáles Holguín, Diego 

 1608 Vocabulario de la lengua general de todo el Peru llamada lengua Qquichua, o del Inca. imprenta por Francisco del 

Canto, Lima. 

Guaman Poma de Ayala, Felipe 

 1615 Nueva corónica y buen gobierno. http://www5.kb.dk/permalink/2006/poma/info/en/frontpage.htm 

Horswell, Michael J. 

 2003 Toward an Andean Theory of Ritual Same-Sex Sexuality and Third-Gender Subjectivity. In Infamous Desire: Male 

Homosexuality in Colonial Latin America, edited by P. Sigal, pp.25-69, University of Chicago Press, Chicago. 

Hunter, Luke 

 2018[2015] Wild Cats of the World. Bloomsbury Publishing, London.（『野生ネコの教科書』、山上佳子訳、エク

スナレッジ） 

Isbell, Billie J. 

 1976 La otra mitad esencial: Un estudio de complementariedad sexual andina. Estudios Andinos 5(1):37-56. 

Isbell, William H. 

 1978 Cosmological Order Expressed in Prehistoric Ceremonial Centers. In Actes du XLII Congrès International des 

Américanistes, Volume IV, edited by Société des Américanistes, Paris, pp.269-297, Société des Américanistes, Paris. 



22 
 

Isbell, William H., Mauricio I. Uribe, Anne Tiballi, and Edward P. Zegarra 

 2018 Images in Action: The Southern Andean Iconographic Series. Cotsen Institute of Archaeology Press, University of 

California, Los Angeles. 

加藤隆浩 

 1992 「双子英雄譚とアンデス高地のピューマ」 『ジャガーの足跡−アンデス・アマゾンの宗教と儀礼』（友

枝啓泰・松本亮三編） pp.27-50、東海大学出版会。 

Leach, Edmund 

 1981[1976] Culture and Communication: The Logic by Which Symbols Are Connected. An Introduction to the Use of 

Structuralist Analysis in Social Anthropology. Cambridge University Press, Cambridge.（『文化とコミュニケー

ション－構造人類学入門』、青木保、宮坂敬三訳、紀伊國屋書店） 

Lévi-Strauss, Claude 

 1972[1963] Structural Anthropology. New York, Basic Books.（『構造人類学』、荒川幾男、生松敬三、川田順造、

佐々木明、田島節夫訳、みすず書房） 

 1990[1985] La Potière Jalouse. Plon, Paris.（『やきもち焼きの土器つくり』、渡辺公三訳、みすず書房） 

 2000[1962] Le Totémisme aujourd'hui. Presses universitaires de France, Paris.（『今日のトーテミズム』、仲沢紀雄

訳、みすず書房） 

 2006[1964] Le cru et le cuit: Mythologiques-1. Plon, Paris.（『生のものと火を通したもの』、早水洋太郎訳、みす

ず書房） 

 2007[1968] L`origine des Manières de table: Mythologiques-3. Plon, Paris.（『食卓作法の起源』、渡辺公三、榎本

譲、福田素子、小林真紀訳、みすず書房） 

 2008[1971] L`Homme nu. Mythologiques-4. Plon, Paris.（『裸の人−１』、吉田禎吾、木村秀雄、中島ひかる、廣

瀬浩司、瀧浪幸次郎訳、みすず書房） 

 2010[1971] L`Homme nu. Mythologiques-4. Plon, Paris.（『裸の人−２』、吉田禎吾、木村秀雄、中島ひかる、廣

瀬浩司、瀧浪幸次郎訳、みすず書房） 

Molina, Cristóbal de 

 1989[1575] Relación de fábulas y mitos de los Incas. (edición de Henrique Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, Madrid. 

Murúa, Martín de 

 2004 Códice Murúa: History of the Origin and Royal Genealogy of the Inca Kings of Peru. Testimonio Compañía Editorial, 

Madrid. 

 2008[1616] Historia General del Piru. Facsimile of J. Paul Getty Museum Ms. Ludwig XIII 16. the Getty Research Institute, 

Los Angeles. 

Netherly, Patricia J., and Tom D. Dillehay 

 1986 Duality in Public Architecture in the Upper Zaña Valley, Northern Peru. In Perspectives on Andean Prehistory and 

Protohistory: Papers from the Third Annual Northeast Conference on Andean Archaeology and Ethnohistory, edited 

by D. H. Sandweiss and D. Peter Kvietok, pp.85-114, Cornell University, Ithaca. 

大平秀一 

 2017 「”lo andino”再考－考古学の立場より」 『古代アメリカ』 20:1-14. 

 

23 
 

Pizzaro, Pedro 

 1984[1571] Relación del descubrimiento y conquista de los reinos del Perú（「ピルー王国の発見と征服」 『ペルー

王国史』、旦敬介、増田義郎訳、岩波書店） 

Platt, Tristan 

 1986 Mirrors and Maize: the Concept of yanantin among the Macha of Bolivia. In Anthropological History of Andean 

Polities, edited by J. V. Murra, N. Wachtel, and J. Revel, pp.228-259, Cambridge University Press, Cambridge. 

Polo de Ondegardo, Juan 

 2017a[ca.1559] Los errores y superticiones de los indios sacados del tratado y averiguación que hizo el lic. Polo de 

Ondegardo. In Crónicas tempranas del siglo XVI; Tomo II, pp.151-177, Ministerio de Cultura, Dirección 

Desconcentrada de Cultura de Cusco, Peru. 

 2017b[ca.1561] Relación de los adoratorios de los indios en los cuatro caminos (zeques) que salían del Cuzco, In Crónicas 

tempranas del siglo XVI; Tomo II, pp.179-213, Ministerio de Cultura, Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco, 

Peru. 

Rescaniere, Alejandro Ortiz 

 1983 [1973]  De Adaneva a Inkarrí (una visión indígena del Perú), INIDE, Lima.（「アダネバからインカリへ（ペ

ルー土着民の視点）」 『世界口承文芸研究』5:173-281、加藤隆浩訳、大阪外国語大学口承文芸研究会） 

Rostworowski de Diez Canseco, María 

 1983 Estructuras andinas del poder : Ideología religiosa y política. Instituto de Estudios Peruanos, Lima 

Salomon, Frank 

 1991 Introductory Essay: The Huarochirí Manuscript. In The Huarochirí Manuscript: A Testament of Ancient and 

Colonial Andean Religion, edited by F. Salomon and G. L. Urioste, pp.1-38, University of Texas Press, Texas. 

Salomon, Frank, and George L. Urioste 

 1991 The Huarochirí Manuscript: A Testament of Ancient and Colonial Andean Religion. University of Texas Press, Texas. 

Santa Cruz Pachacuti Yamqui, Juan de 

 1992[1616] Relación de antigüedades deste reino del Perú. (edición de Henrique Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, 

Madrid.（『ペルー王国の昔の出来事に関する報告書』(1)〜(3)、染田秀藤訳、Estudios Hispanicos [大阪大

学外国語学部スペイン語部会編]23:179-193[1999]、24:85-99[2000]、26:181-203[2002]） 

Santo Tomas, Domingo de  

 1560 Grammatica, o Arte de la lengua general de los Indios de los reynos del Peru. Francisco Fernandez de Cordoua, 

Valladolid. 

Sarmiento de Gamboa, Pedro 

 1907[1572] History of the Incas by Pedro Sarmiento de Gamboa and (Account of the Province of Vilcampampa and a 

Narrative Of) the Execution of the Inca Tupac Amaru by Captain Baltasar de Ocampo, Transl. and Ed. with Notes 

and an Introd. by Sir Clements Markham. the Hakluyt Society, Cambridge. 

Silverblatt, Irene M. 

 2001[1987] Moon, Sun and Witches: Gender Ideologies and Class in Inca and Colonial Peru. Princeton University Press, 

Princeton.（『月と太陽と魔女―ジェンダーによるアンデス世界の統合と支配』、染田秀藤訳、岩波書店） 

 



22 
 

Isbell, William H., Mauricio I. Uribe, Anne Tiballi, and Edward P. Zegarra 

 2018 Images in Action: The Southern Andean Iconographic Series. Cotsen Institute of Archaeology Press, University of 

California, Los Angeles. 

加藤隆浩 

 1992 「双子英雄譚とアンデス高地のピューマ」 『ジャガーの足跡−アンデス・アマゾンの宗教と儀礼』（友

枝啓泰・松本亮三編） pp.27-50、東海大学出版会。 

Leach, Edmund 

 1981[1976] Culture and Communication: The Logic by Which Symbols Are Connected. An Introduction to the Use of 

Structuralist Analysis in Social Anthropology. Cambridge University Press, Cambridge.（『文化とコミュニケー

ション－構造人類学入門』、青木保、宮坂敬三訳、紀伊國屋書店） 

Lévi-Strauss, Claude 

 1972[1963] Structural Anthropology. New York, Basic Books.（『構造人類学』、荒川幾男、生松敬三、川田順造、

佐々木明、田島節夫訳、みすず書房） 

 1990[1985] La Potière Jalouse. Plon, Paris.（『やきもち焼きの土器つくり』、渡辺公三訳、みすず書房） 

 2000[1962] Le Totémisme aujourd'hui. Presses universitaires de France, Paris.（『今日のトーテミズム』、仲沢紀雄

訳、みすず書房） 

 2006[1964] Le cru et le cuit: Mythologiques-1. Plon, Paris.（『生のものと火を通したもの』、早水洋太郎訳、みす

ず書房） 

 2007[1968] L`origine des Manières de table: Mythologiques-3. Plon, Paris.（『食卓作法の起源』、渡辺公三、榎本

譲、福田素子、小林真紀訳、みすず書房） 

 2008[1971] L`Homme nu. Mythologiques-4. Plon, Paris.（『裸の人−１』、吉田禎吾、木村秀雄、中島ひかる、廣

瀬浩司、瀧浪幸次郎訳、みすず書房） 

 2010[1971] L`Homme nu. Mythologiques-4. Plon, Paris.（『裸の人−２』、吉田禎吾、木村秀雄、中島ひかる、廣

瀬浩司、瀧浪幸次郎訳、みすず書房） 

Molina, Cristóbal de 

 1989[1575] Relación de fábulas y mitos de los Incas. (edición de Henrique Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, Madrid. 

Murúa, Martín de 

 2004 Códice Murúa: History of the Origin and Royal Genealogy of the Inca Kings of Peru. Testimonio Compañía Editorial, 

Madrid. 

 2008[1616] Historia General del Piru. Facsimile of J. Paul Getty Museum Ms. Ludwig XIII 16. the Getty Research Institute, 

Los Angeles. 

Netherly, Patricia J., and Tom D. Dillehay 

 1986 Duality in Public Architecture in the Upper Zaña Valley, Northern Peru. In Perspectives on Andean Prehistory and 

Protohistory: Papers from the Third Annual Northeast Conference on Andean Archaeology and Ethnohistory, edited 

by D. H. Sandweiss and D. Peter Kvietok, pp.85-114, Cornell University, Ithaca. 

大平秀一 

 2017 「”lo andino”再考－考古学の立場より」 『古代アメリカ』 20:1-14. 

 

23 
 

Pizzaro, Pedro 

 1984[1571] Relación del descubrimiento y conquista de los reinos del Perú（「ピルー王国の発見と征服」 『ペルー

王国史』、旦敬介、増田義郎訳、岩波書店） 

Platt, Tristan 

 1986 Mirrors and Maize: the Concept of yanantin among the Macha of Bolivia. In Anthropological History of Andean 

Polities, edited by J. V. Murra, N. Wachtel, and J. Revel, pp.228-259, Cambridge University Press, Cambridge. 

Polo de Ondegardo, Juan 

 2017a[ca.1559] Los errores y superticiones de los indios sacados del tratado y averiguación que hizo el lic. Polo de 

Ondegardo. In Crónicas tempranas del siglo XVI; Tomo II, pp.151-177, Ministerio de Cultura, Dirección 

Desconcentrada de Cultura de Cusco, Peru. 

 2017b[ca.1561] Relación de los adoratorios de los indios en los cuatro caminos (zeques) que salían del Cuzco, In Crónicas 

tempranas del siglo XVI; Tomo II, pp.179-213, Ministerio de Cultura, Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco, 

Peru. 

Rescaniere, Alejandro Ortiz 

 1983 [1973]  De Adaneva a Inkarrí (una visión indígena del Perú), INIDE, Lima.（「アダネバからインカリへ（ペ

ルー土着民の視点）」 『世界口承文芸研究』5:173-281、加藤隆浩訳、大阪外国語大学口承文芸研究会） 

Rostworowski de Diez Canseco, María 

 1983 Estructuras andinas del poder : Ideología religiosa y política. Instituto de Estudios Peruanos, Lima 

Salomon, Frank 

 1991 Introductory Essay: The Huarochirí Manuscript. In The Huarochirí Manuscript: A Testament of Ancient and 

Colonial Andean Religion, edited by F. Salomon and G. L. Urioste, pp.1-38, University of Texas Press, Texas. 

Salomon, Frank, and George L. Urioste 

 1991 The Huarochirí Manuscript: A Testament of Ancient and Colonial Andean Religion. University of Texas Press, Texas. 

Santa Cruz Pachacuti Yamqui, Juan de 

 1992[1616] Relación de antigüedades deste reino del Perú. (edición de Henrique Urbano y Pierre Duviols), Historia 16, 

Madrid.（『ペルー王国の昔の出来事に関する報告書』(1)〜(3)、染田秀藤訳、Estudios Hispanicos [大阪大

学外国語学部スペイン語部会編]23:179-193[1999]、24:85-99[2000]、26:181-203[2002]） 

Santo Tomas, Domingo de  

 1560 Grammatica, o Arte de la lengua general de los Indios de los reynos del Peru. Francisco Fernandez de Cordoua, 

Valladolid. 

Sarmiento de Gamboa, Pedro 

 1907[1572] History of the Incas by Pedro Sarmiento de Gamboa and (Account of the Province of Vilcampampa and a 

Narrative Of) the Execution of the Inca Tupac Amaru by Captain Baltasar de Ocampo, Transl. and Ed. with Notes 

and an Introd. by Sir Clements Markham. the Hakluyt Society, Cambridge. 

Silverblatt, Irene M. 

 2001[1987] Moon, Sun and Witches: Gender Ideologies and Class in Inca and Colonial Peru. Princeton University Press, 

Princeton.（『月と太陽と魔女―ジェンダーによるアンデス世界の統合と支配』、染田秀藤訳、岩波書店） 

 



24 
 

Tschopik Jr., Henry 

 1951 The Aymara of Chucuito: 1. Magic. Anthropological Papers of the American Museum of Natural History, No.46, 

part 2:137-308, New York. 

Turner, Victor 

 1981[1974] Dramas, Fields, and Metaphors : Symbolic Action in Human Society. Cornell University Press, Ithaca.（『象

徴と社会』、梶原景昭訳、紀伊国屋書店） 

Urton, Gary 

 1981 Animals and Astronomy in the Quechua Universe. Proceedings of the American Philosophical Society 125(2):110-

127. 

 1985 Animal Metaphors and the Life Cycle In an Andean Community. In Animal Myths and Metaphors in South America, 

edited by G. Urton, pp.251-284, University of Utah Press, Salt Lake City. 

Valera, Blas 

 2017[1594] Las costumbres antiguas de los naturales del Perú y la historia de los incas, siglo XVI, In Crónicas tempranas 

del siglo XVI; Tomo II, pp.215-281, Ministerio de Cultura, Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco, Peru. 

Warwick, Matthew C. 

 2012 In the Shadow of the Peñon: A Zooarchaeological Study of Formative Diet, Economy, and Sociopolitics in the Río 

Pukara Valley, Peru. Unpublished Ph.D. Dissertation, Department of Anthropology, University of Wisconsin, 

Milwaukee. 

Zuidema, R. Tom 

 1977 The Inca Kinship System: A New Theoretical View. In Andean Kinship and Marriage, edited by R. Bolton and E. 

Mayer, pp.240-281, American Anthropological Association, Washington D.C. 

 1982 The Sidereal Lunar Calendar of the Incas. In Archaeoastronomy in the New World, edited by A.F. Aveni, pp.59-107, 

Cambridge University Press, Cambridge. 

 1985 The Lion in the City: Royal Symbols of Transition in Cuzco. In Animal Myths and Metaphors in South America, 

edited by G. Urton, pp.183-250, University of Utah Press, Salt Lake City. 

 

  

25 
 

Unclassified Animals 

Implication for understanding Worldview and Animal Gender  

in the Formative Pucara culture, Peruvian South Highland 
 

Yoshifumi Sato 
Nanzan University/Kyoto University of Foreign Studies 

 

Keywords: Formative, Pucara, gender symbolism, feline, serpent, chaupi/taypi 

 

This paper examines a possible principle for the generation of unclassified animals under the decorative rules of 

Pucara (500B C~AD200) style fine pottery, presented by Sergio Chávez (1992, 2002) with gender dualism as an autochthonous 

axis of thought, from the perspective of gender symbolism detectable in historical documents and lexical sources. 

In light of the gender symbolism given by the indigenous Andean peoples of the Inca period and Early Colonial 

period, historical documents show that pumas and jaguars, two large kinds of feline traditionally regarded important by both of 

modern indigenous people and academic scholars, occupied opposite representational positions. While legendary narratives 

surrounding Pachacuti Inca's encounter with Viracocha, the creator god for the Incas, and the painstaking battle with the 

Chankas, as well as the initiation rituals for the Inca young nobles in Capac raymi, domonstrate that pumas could be represented 

as a symbol of masculinity, paternalism, and change of social status［Cieza de León 2005[1553]; Cristobal de Molina 

1989[1575]］, topographic opposition observed between highland and lowland and a lexical connotation and descriptions on 

Chuquichinchay expressed in various accounts, implies that jaguars and its habitation represented a kind of non-masculinity 

［Bouysse-Cassagne 1986; Capoche 1959[1585]; Gonzáles Holguín 1608; Guaman Poma de Ayala 1615; Santa Cruz 

Pachacuti Yamqui 1992[ca.1613]］. 

Similarly, a snake or serpent might also be positioned at the intersection of polysemic symbols often diametrically 

arranged in an indigenous gendered worldview. As a powerful creature bringing a prayer luck and vigor ［Albornoz 1989[1581-

584]; Polo de Ondegardo 2017[1559?]］, the Incas adopted amaro (or amaru) as a male adult name and a symbol on the court 

of arms of their empire and royal descent［Garcilazo de la Vega 1985b[1609]; Guaman Poma de Ayala 1615; Murúa 2004; 

Pachacuti Yamqui 1992[ca.1613]; Sarmiento de Gamboa 1907[1572]］. While it is involved with maleness as indicated in the 

Huarochirí Manuscript, among others［Salomon and Urioste 1991］, its association with water as a rainbow or river tells us 

that the symbolism for snake or serpent is not simply female-related but could be ambivalent in its animal gender. 

According to the structuralist analysis, while gender symbolism for a snake or serpent during the Inca and Early 

Colonial Period may be useful for understanding why Pucara potters did not classify snake iconography according to their 

dualism-based decoration rule for fine vessels, no similar pattern could ostensibly be detected for feline iconography. However, 

some small kinds of feline species natural in the Pucara homeland, like a pampas cat or Andean cat, could serve as a "good-for-

thinking"［Levi-Strauss 1966］ model for the Pucara gender dualism, that is, a receptacle for the co-presence of essentially 

opposing symbolisms detectable in the large species: highlandness and mottledness. The environmental condition leads the 



24 
 

Tschopik Jr., Henry 

 1951 The Aymara of Chucuito: 1. Magic. Anthropological Papers of the American Museum of Natural History, No.46, 

part 2:137-308, New York. 

Turner, Victor 

 1981[1974] Dramas, Fields, and Metaphors : Symbolic Action in Human Society. Cornell University Press, Ithaca.（『象

徴と社会』、梶原景昭訳、紀伊国屋書店） 

Urton, Gary 

 1981 Animals and Astronomy in the Quechua Universe. Proceedings of the American Philosophical Society 125(2):110-

127. 

 1985 Animal Metaphors and the Life Cycle In an Andean Community. In Animal Myths and Metaphors in South America, 

edited by G. Urton, pp.251-284, University of Utah Press, Salt Lake City. 

Valera, Blas 

 2017[1594] Las costumbres antiguas de los naturales del Perú y la historia de los incas, siglo XVI, In Crónicas tempranas 

del siglo XVI; Tomo II, pp.215-281, Ministerio de Cultura, Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco, Peru. 

Warwick, Matthew C. 

 2012 In the Shadow of the Peñon: A Zooarchaeological Study of Formative Diet, Economy, and Sociopolitics in the Río 

Pukara Valley, Peru. Unpublished Ph.D. Dissertation, Department of Anthropology, University of Wisconsin, 

Milwaukee. 

Zuidema, R. Tom 

 1977 The Inca Kinship System: A New Theoretical View. In Andean Kinship and Marriage, edited by R. Bolton and E. 

Mayer, pp.240-281, American Anthropological Association, Washington D.C. 

 1982 The Sidereal Lunar Calendar of the Incas. In Archaeoastronomy in the New World, edited by A.F. Aveni, pp.59-107, 

Cambridge University Press, Cambridge. 

 1985 The Lion in the City: Royal Symbols of Transition in Cuzco. In Animal Myths and Metaphors in South America, 

edited by G. Urton, pp.183-250, University of Utah Press, Salt Lake City. 

 

  

25 
 

Unclassified Animals 

Implication for understanding Worldview and Animal Gender  

in the Formative Pucara culture, Peruvian South Highland 
 

Yoshifumi Sato 
Nanzan University/Kyoto University of Foreign Studies 

 

Keywords: Formative, Pucara, gender symbolism, feline, serpent, chaupi/taypi 

 

This paper examines a possible principle for the generation of unclassified animals under the decorative rules of 

Pucara (500B C~AD200) style fine pottery, presented by Sergio Chávez (1992, 2002) with gender dualism as an autochthonous 

axis of thought, from the perspective of gender symbolism detectable in historical documents and lexical sources. 

In light of the gender symbolism given by the indigenous Andean peoples of the Inca period and Early Colonial 

period, historical documents show that pumas and jaguars, two large kinds of feline traditionally regarded important by both of 

modern indigenous people and academic scholars, occupied opposite representational positions. While legendary narratives 

surrounding Pachacuti Inca's encounter with Viracocha, the creator god for the Incas, and the painstaking battle with the 

Chankas, as well as the initiation rituals for the Inca young nobles in Capac raymi, domonstrate that pumas could be represented 

as a symbol of masculinity, paternalism, and change of social status［Cieza de León 2005[1553]; Cristobal de Molina 

1989[1575]］, topographic opposition observed between highland and lowland and a lexical connotation and descriptions on 

Chuquichinchay expressed in various accounts, implies that jaguars and its habitation represented a kind of non-masculinity 

［Bouysse-Cassagne 1986; Capoche 1959[1585]; Gonzáles Holguín 1608; Guaman Poma de Ayala 1615; Santa Cruz 

Pachacuti Yamqui 1992[ca.1613]］. 

Similarly, a snake or serpent might also be positioned at the intersection of polysemic symbols often diametrically 

arranged in an indigenous gendered worldview. As a powerful creature bringing a prayer luck and vigor ［Albornoz 1989[1581-

584]; Polo de Ondegardo 2017[1559?]］, the Incas adopted amaro (or amaru) as a male adult name and a symbol on the court 

of arms of their empire and royal descent［Garcilazo de la Vega 1985b[1609]; Guaman Poma de Ayala 1615; Murúa 2004; 

Pachacuti Yamqui 1992[ca.1613]; Sarmiento de Gamboa 1907[1572]］. While it is involved with maleness as indicated in the 

Huarochirí Manuscript, among others［Salomon and Urioste 1991］, its association with water as a rainbow or river tells us 

that the symbolism for snake or serpent is not simply female-related but could be ambivalent in its animal gender. 

According to the structuralist analysis, while gender symbolism for a snake or serpent during the Inca and Early 

Colonial Period may be useful for understanding why Pucara potters did not classify snake iconography according to their 

dualism-based decoration rule for fine vessels, no similar pattern could ostensibly be detected for feline iconography. However, 

some small kinds of feline species natural in the Pucara homeland, like a pampas cat or Andean cat, could serve as a "good-for-

thinking"［Levi-Strauss 1966］ model for the Pucara gender dualism, that is, a receptacle for the co-presence of essentially 

opposing symbolisms detectable in the large species: highlandness and mottledness. The environmental condition leads the 



26 
 

Pucara potter to their failure to classify the feline theme according to their gender dualistic cosmology. 

This implies that what makes establish the Pucara gender-based iconographic decoration rule for pottery lies not 

on the Feline-Man and the Woman with alpaca themes, but on the unclassified animals as ambivalent animals-felines and 

snakes-［cf. Douglas 1966; Bulmer 1967］, because their ambivalence might destroy and sometimes renew the classification 

system that humans devised to systematically order the essentially unclassifiable nature［Leach 1976］. To control such bounded 

beings is to protect the classification system.  

The two elements of dualism are not only non-homologous, but also antagonistic and complementary. Whether 

socially or symbolically, this relationship is coordinated through the intermediate realm of chaupi (Quechua) or taypi (Aymara), 

leading to an equilibrium between the two aspects of the dualistic structure: totality and hierarchy. If "everything are man-and-

woman (Tukuy ima qhariwarmi)"［Platt 1986:241］, what is remarkable about the Andean cosmology is how this union could 

be realized with gender as the axis of thought. The unclassified animals were the chaupi and taypi in Pucara culture, not a mere 

deviation from the rules but the essential hinge to realize that union. 

What this paper has shown is that it is not enough to only search for the prototype of the "Front face Deity", but 

rather necessitates more attention to “anomaly” in the classification system for better understanding the formation process of 

the "Front-face Deity" image that was completed in the Tiwanaku and Wari cultures. 

 

原稿受領日 2022 年 5 月 19 日 

原稿採択決定日 2022 年 9 月 22 日 


	抜き刷り表紙（佐藤）
	古代アメリカ学会

	01_佐藤

